## GOVERNMENT OF INDIA

## DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY

## CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY

AC

28398

CLASS 294.553

CALL NO. MU

D.G.A. 79.





# श्री गुरु ग्रंथ-दर्शन

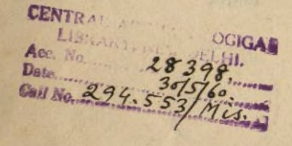
28398

डॉ॰ जयराम मिश्र, एम. ए., एम. एड., पी-एच. डी. अध्यक्, हिन्दी विभाग, अध्यक्ष डिमी कालेज, इलाहाबाद





#### श्राठ रुपये मात्र



मुद्रक : हिन्दी स्विहृत्य प्रेस, इलाहाबाद

## भूमिका

सिखों के धर्मप्रनथ 'गुरुप्रनथ साहिव' के ख्रांतर्गत प्रवाहित होने वाली विशिष्ट विचारधारा को मलीभाँति समक पाने में लोग अपने को बहुत दिनों से असमर्थ मानते आये हैं। इसके कारण, सिखधर्म के विषय में विशेषकर त्रनेक पाश्चात्य विद्वानों की धारणा प्रायः भ्रांतिपूर्ण, ऋथवा कभी-कभी सर्वथा विपरीत तक बन जाती रही है। श्राज से कई वर्ष हुए डॉ॰ विल्सन ने सिखधर्म का एक परिचय देते समय कहा था, "इस रूपरेखा द्वारा, जो वस्तुतः अध्री भी कही जा सकती है, पता चलेगा कि सिखधम को हम, बड़ी कठिनाई से किसी 'धार्मिक विश्वास' की श्रेशी में रख सकते हैं। नानक श्रीर उनके सहधर्मी कवियों की रचनात्रों में जो, सृष्टिकर्ता एवं विश्व के मूलाधार तथा दिव्य संरक्षक एवं पालनकत्ता के विषय में एक अनिश्वयात्मक भावना काम करती है, वह उसे कवियों की शैली में, केवल श्ररूप, अकाल एवं निविशेष मात्र स्वीकार कर लेती प्रतीत होती है जिस कारण इम उसे किसी कवि-कल्पना से भिन्न नहीं ठहरा सकते।" इसी प्रकार इसके अनंतर एक अन्य योक्पीय लेखक हीलर ने भी, लगभग ऐसे ही प्रसंग में कहा है, "जिस बात के कारण 'प्रन्य के उपदेशों में कोई सर्जनात्मक शक्ति नहीं श्रा पाती वह उसमें लक्षित होने वाले धर्म को एक मिश्रित संप्रदाय का रूप दे देना है। यह एक ऐसी वृत्ति का परिचामक है जो, देववाद एवं सर्वात्मवाद, ईश्वरीय पुरुषवाद एवं अपुरुषवाद तथा परमेश्वर द्वारा समा कर दिये जाने में इद विश्वास और निर्वाण के प्रति उत्कट अभिलापा के बीच बराबर दोलायित सी होती रहा करती है।"?

our mark that march del selle an will also

इस प्रकार के कतिपय लेखकों ने 'गुरु प्रन्थ' के विषय में स्वयं सिख-धर्म वालों तक के अज्ञान की चर्चा की है। एक अन्य पाश्चात्य विद्वान का कहना है, ''सिखधर्म के अनुयायी 'प्रन्थ' को अपने लिए अंतिम प्रमाख

२. हीलर : दी गास्पेल अव् साधु सुन्दर सिंह, पृष्ठ २५-३६

<sup>1.</sup> एच० एच० विल्सन : सिविल ऐयड रिलीजियस इंस्टीठ्य शंस अव् दी सिस्स; जर्नल अव् दी रायल पृशियाटिक सोसायटी, खरड १ (१८१८)

माना करते हैं। परन्तु वस्तुतः वे इस पुस्तक के प्रांत उपेड़ा का ही भाव रखते हैं और उनमें से कम से कम ६० प्रतिशत को अपने पवित्र धर्मप्रन्थों के विषय का कोई शान नहीं रहता।" मेकालिफ ने भी इस बात को एक दूसरे दंग से कहा है तथा इस सम्बंध में यह भी बतलाया है कि उसका वास्तविक कारण क्या हो सकता है। एक बार भाषण देते समय उन्होंने सिलघर्म के अनुयायियों के विषय में कहा था, "मुक्ते यह बात खेद के साथ स्वीकार करनी पड़ती है कि सिखों में से अधिकांश का आचरण अपने धार्मिक नियमों से नितांत भिन्न दीख पड़ता है। जिस भाषा में उनके धर्म अन्य की रचना हुई है उसके जानकार आजकल सारे विश्व में कदाचित् २५ से अधिक न मिलेंगे और यह संख्या भी अत्युक्ति हो सकती है।" अपने इस कथन को उन्होंने फिर, अपनी पुस्तक 'दि सिख रिलिजन' की 'भूमिका' जिखते समय दोहराया है श्रीर 'गुरु प्रन्थ' के अनुवाद की कठिनाइयों के प्रसंग में, लिखा है कि इसकी ठीक प्रकार से ज्याख्या करने वाले यमेष्ट संख्या में नहीं मिलते तथा "यह कहना भी कदाचित् अतिशयोक्ति न होगा कि ऐसे लोग दुनिया में १० से अधिक न होंगे।" उन्होंने वहाँ पर यहाँ तक कह ढाला है, "इस प्रकार, 'प्रन्य साहिब' विश्व के समस्त प्रन्थों में चाहे वे पवित्र सममे जाते हों अथवा अधार्मिक ही क्यों न हो, कदाचित् सबसे अधिक दुर्वोध सिद होगा श्रीर इसी कारण इसके कार्य विषय के प्रति इतना व्यापक अशान भी दीख पड़ता है।"

मेकालिक का यह कथन उनके व्यक्तिगत अनुमव पर आधारित या और यह उस समय किया गया था जब उन्हें अपना 'गुर प्रनथ' विषयक अनुवाद-कार्य करते समय, उपयुक्त साधन उपलब्ध नहीं हो रहा या। उन्हें न केवल कोई खब्छा 'शब्दकोश' नहीं मिल रहा था, अपित जो कुछ ऐसी सामग्री मिल पाती थी उसमें भी पर्याप्त मतभेद अथवा संदेह तक की गुंजायश रहा करती थी। जो 'गियानी' वा इसके विशेषश समके जाने

मानियर विलियम्स : ब्राह्मनिव्म ऐवड हिंदुइइम ऋदि, एष्ठ १६७

४. एम० ए० मेकालिफ् : दी सिख रिखीजन, जर्नेल श्रव् दी युनाइटेड सर्विस क्लब शिमला, १६०३

प् एम० ए० मेकालिक: दी सिख रिलीजन, आक्स फोर्ड, १६०६ इंट्रोडक्शन, पृष्ठ ६

वाले उन्हें मिलते ये वे भी इसके वर्ण्य विषय का आश्रप अपनी स्थानीय बोली में ही प्रकट कर पाते जिसका समझना एक विदेशी के लिए अत्यंत कठिन था। इसके सिवाय उनका कहना है, "ऐसा कोई व्यक्ति बड़ी कठिनाई से मिलता है जो सिख धर्म के प्रन्यों का विशुद्ध अनुवाद कर सकता है ! जो संस्कृत का पंडित मिलेगा उसे फ़ारसी एवं अरबी का ज्ञान नहीं और जो फारसी एवं अरबी का जानकार है उसे संस्कृत वाले शब्दों की अभि-ज्ञता नहीं है । जो व्यक्ति हिंदी जानता है उसे मराठी का परिचय नहीं ऋौर जो, इसे प्रकार, मराठी जानता है वह पंजाबी और मुल्तानी से परिचित नहीं रहा करता।" इस प्रकार के विचार उन लोंगों ने भी व्यक्त किये हैं जिन्होंने 'गुरु प्रन्थ साहिब' की बातों को एक जिज्ञासु बनकर समझने की चेष्टा की है। तदनुसार एक अन्य लेखक का भी कहना है. "ब्राधिकारिक 'ब्रादि प्रन्य' एक मारी भरकम पोथी है जो तील में २६ पींड होगी और जिसमें लगभग १५ सहस्र पृश्वों के ख्रांतर्गत १० लच शब्द तक पाये जा सकते हैं ये १० लच्च शब्द शब्द भी 'प्रन्थ' की भ्रमात्मक पहेली बने बिखरे पड़े हैं जिन्हें किसी निहित रहस्य का पता लगाने के पहले, उचित ढंग से बिठा लेना आवश्यक होगा।" इस लेखक ने ऐसी कठिनाइयों का 'प्रन्थ' की गुरुमुखी लिपि के कारण, बढ़ जाना माना है। इसने यह भी अनुमान किया है कि कई स्थलों पर, उसके भावों को मलीमाँति समकते में, पद्यों के गेय होने तथा उनके विभिन्न छुँदी के कारण भी, वड़ी बाघा पहुँचती है। इघर खालसा ट्रैक्ट सोसायटी अमृतसर ने 'श्री गुरू प्रन्य कोश' के प्रथम संस्करण का प्रकाशन १८६६ ई० से ही कर दिया है।

'गुर अन्थ' के अध्ययन में एक बहुत बड़ी कठिनाई यह भी रहती रही है कि उसके पूज्य धर्म अन्य होने के कारण, सबके लिए उसका स्वयं पढ़ लेना तक मुलभ न था और जो कुछ ज्ञान उसके विषय में प्राप्त किया जा सकता था वह दूसरों के माध्यम से हुआ करता था, जिस कारण उस

६ एम० ए० मेकालिफ : दी सिख रिलीजन, आक्सफोर्ड, १६०६ इंट्रोडक्शन, पृष्ठ ६

७. सी० एच० लोचलिन : दि सिस्स ऐयड देयर बुक, जलनऊ १६४६ पृष्ठ २६

पर यथोचित चितन और मनन करने का प्राय: अवसर भी नहीं मिल पाता था । कहते हैं कि जब जर्मन पादरी डॉ॰ ट्रम्प 'इ रिडया आफ्रिस' द्वारा नियुक्त होकर 'आदि अन्य' का अनुवाद करने के लिए अमृतसर आये तो उनकी सहायता के लिए श्रंग्रेज शासकों ने स्थानीय सिख विद्वानों को श्रामंत्रित कर दिया। परंतु सांप्रदायिक बंधनों के कारण, उसे कोई भी सिख 'गियानी' उस समय यथेष्ट संकेत न दे सका । श्रंत में, उसे 'ग्रंय' को म्युनिख ले जाना पड़ा जहाँ पर अनेक जर्मन पंडितों के गंभीर अध्ययन एवं अध्यवसाय के फलस्वरूप ही, कुछ किया जा सका। इस प्रकार की बाधा साधारणतः उन सिखों के मार्ग में भी ऋा जाती थी जो, 'ग्रन्थ' की भाषा से न्युनाधिक परिचित होते हए भी, उसके निकट नहीं जा पाते थे। उसके पुजारियों द्वारा दर से ही पाठ किये जाते समय, उसकी वेवल अधूरी वार्ते ही ग्रह्ण कर पाते थे। उन्नीसवीं ईसवी शती के चतुर्थ चरण में कदाचित् पहले पहल, 'गुर प्रन्य' का मुद्रित संस्करण विस्तृत टीकान्त्रों के साथ प्रकाशित हुन्ना और उस समय भी उसका वही रूप सबके सामने ह्या सका जो, सांप्रदायिक विचारी वाले सिख 'गियानियों' के श्रादर्शानुरूप हो सकता था। श्रतएव जो लोग उसमें निहित बातों पर स्वतंत्र रूप से विचार करना चाहते थे उनके सामने मतभेदों की एक समस्या भी खड़ी हो गई।

श्रारचर्य की बात है कि उक्त प्रकार की सांप्रदायिक भावनाजन्य बाधाओं तथा भाषा एवं कथन-शैली विषयक विविध कठिनाइयों के रहते हुए मी, डॉक्टर विल्सन एवं हीलर जैसे विदेशी लेखकों को अपनी 'गुरु प्रन्थ' सम्बंधी जानवारी में कैसे सफलता मिल सकी ? किस प्रकार उसके आधार पर यदि एक ने सिल धर्मानुसार ईश्वर को कोरी 'कवि-कल्पना' की संशा दी तो दूसरे ने भी उसी प्रकार, उसमें निहित विचारों के सहारे किसी विचित्र 'मिश्रित संप्रदाय' की रूपरेखा का अनुमान कर लिया ! ऐसा लगता है कि वे लोग 'गुरु प्रन्थ' का श्रनुशीलन स्वयं न कर सके, न इसी कारण, उसके विषय में श्रपना कोई निश्चित मत निर्धारित कर सके। जो बातें इन्हें दूसरों से सुनी-सुनायी, श्रयवा श्रन्थन उद्गुत रूपों में मिली उन्हीं को पर्याप्त एवं प्रामाणिक मानकर, इन्होंने श्रपना निर्णय दे दिया और इस श्रोर कदाचित् कुछ भी ध्यान देने की चेध्टा नहीं की कि इसके कारण कितनी भ्रांति फैल जा सकती है। किसी प्रन्थ को समफने की चेध्टा करते समय विभिन्न कठिनाइयों का श्रनुभूव करना तथा उसके कारण भूल कर जाना एक बात है, किंतु ऐसा भी न करके केवल 'तिरछी राह' से गंतव्य तक पहुँच जाना और उसका मनमाना परिचय देने लगना उचित नहीं। ऐसा करना कदाचित् किसी व्यक्ति की या तो अटलकवाजी सिद्ध करता है अथवा उसके किसी पूर्वप्रद की स्चना देता है जो ज्ञम्य अथवा बांछनीय नहीं, किर भी ऐसे अध्ययन का एक प्रथक महत्व है।

'गुरु प्रत्थ' को गुरु नानक तथा उनके 'सहधर्मी कवियों' की रचना श्री का केवल एक संग्रह-प्रनथ जैसा मानकर इसके आधार पर तदनुकुल परिणाम निकालने लगना पर्याप्त नहीं कहा जा सकता, न यही संतोषप्रद समका जा सकता है कि उसे विभिन्न मत-मतांतरों का कोई 'कोशग्रन्थ' ठहराकर तदनसार उसमें किसी 'मिश्रित संप्रदाय' की खोज की जाय। इस बात को स्वीकार कर लेने के लिए कदाचित कोई भी साधन उपलब्ध नहीं कि जिन संतों की रचनात्रों को उधमें स्थान दिया गया है वे या तो कोरे कवि मात्र ये अथवा ऐसे धर्म-प्रचारक ही ये जिन्हें संप्रदाय चलाने की धुन रहा करती है। इनके जीवन-चरितों की प्राप्त सामग्री तथा इनकी 'बानियों' से भी केवल इतना ही पता चलता है कि ये अपने समकालीन धार्मिक समाज की गतिविधि से पूर्ण संतुष्ट नहीं ये श्रीर ये उसे बहुत कुछ सत्य से दूर जाती हुई भी समझते थे। इन्होंने अपने व्यक्तिगत चिंतन एवं साधना द्वारा इस को हृदयंगम कर लिया था कि. जब तक इम किशी एक विशिष्ट आध्यात्मिक जीवन के आदर्श को अपने सामने नहीं रख लेते तथा तदनकल व्यवहार भी नहीं करते तब तक अपने भविष्य के कल्यास की आशा नहीं कर सकते। इन्होंने अपने मंतव्यों को स्वयं निजी अनुभृतियों द्वारा स्थिर किया था, ये उन पर अपनी गढरी ब्रास्था रखते थे तथा, उन्हें सर्वथा व्यापक एवं सार्वजनीन भी मानते हुए, उनके अनुसार चलने के लिए सब किसी को परामर्श देते रहते थे। अतएव, यदि हम इन उपलब्बियों के ब्राधार पर विचार करें तो, कह सकते हैं कि कवि की श्रेगी में गिने जाने पर इन्हें अधिक से अधिक 'जीवन दर्शन का कवि' ठहराया जा सकेगा तथा, धर्म-प्रचारक होने की दृष्टि से यदि इनके विषय में बतलाना पढ़े तो भी इम केवल इतना ही पता दे सकते है कि इन्होंने अपनी ओर से किसी विश्व आध्यात्मिक जीवन के अपनाने का आदर्श मात्र ही रखा होगा।

'गुरु ग्रन्य' की ऋषिकांश रचनाएँ उन तिख गुरुओं की हैं जो सीचे गुरु नानक देव की शिष्य-परम्परा में ऋग्नते' हैं तथा जिन्हें कमशः उन्हीं की

'ज्यांति का प्रतिरूप' रहते श्राने के कारण, 'नानक' संज्ञा द्वारा श्राभिहित करने भी परिषाटी भी चली श्रायी है। गुरु नानक देव ने जहाँ तक पता है कभी किसी धर्म वा संप्रदाय-विशेष का आश्रय ग्रहण करने की आवश्यकता का अनुभव नहीं किया, न उन्होंने किसी ऐसे स्पष्ट उद्देश्य की लेकर कार्य हिया जिससे किसी पंथ की स्थापना हो। उनके प्रयत्न लगभग उसी प्रकार के ये जैसे संत कबीर द्वारा किये जा जुके ये तथा जिनकी एक विशिष्ट. प्रणाली बनती आ रही थी। इसके लिए किन्हीं पूर्वप्रचलित सिदांतों में विश्वास रखना अनिवार्य न था, न किसी साधना विशेष के अपनाने का श्राप्रह था। प्रत्येक व्यक्ति के लिए विचार स्वातंत्र्य का मार्ग प्रशस्त बना था जिसकी सीमा केवल स्वानुभति के अनुसार ही निर्धारित की जा सकती थी और उस 'स्व' की परिधि के ग्रंतर्गत न केवल विश्व ग्रंपित विश्वातीत सत्य का भी समावेश किया जा सकता था। इस प्रकार, ऐसी भावना, स्वभावतः एक अत्यंत उच एवं उदात आदर्श के प्रति निर्दिष्ट थी जिसे श्रनिवर्चनीय तक बतलाया जाया था, किंतु जिसके साथ पूर्ण तन्मयता का भाव ग्रह्मा कर सदा व्ययहार करना जीवन का लक्ष्य भी समझा जाता था। यहाँ पर किसी 'धार्मिक विश्वास' के जाएत होने की बात न थी, न इन संतों ने उसकी आवश्यकता का ही अनुभव किया। आदर्श एवं व्यवहार (कथनी-करनी) का मेद मिटाकर उन्होंने ऋपने जीवन में किसी ऋपूर्व श्रानंद का श्रान्भा किया श्रीर उसके विषय में श्रपने उद्गार प्रकट करते समय उनका वाणों में जो रहस्यममता आ गई उसी के कारण हमें वहाँ 'श्रंनिरचयात्मक भावना' का भ्रम हो जाता है।

ऐसे जीवनादर्श में सभी कुछ, आ जा सकता या जिस कारण हम उसे किसी प्रकार अपूर्ण वा एकांगी भी नहीं ठहरा सकते। अतएव यदि हम चाहें तो, उसे सर्वांक्षीण भी कह सकते हैं तथा उसके लिए की गई साधना को 'सर्वांक्ष साथना' का नाम देकर उसके अंतर्गत उन सभी धार्मिक प्रयक्तों का समावेश कर सकते हैं जो ऐसे उद्देश्य से किये गए होंगे। वहाँ पर किसी पद्धति-विशेष का बंधन नहीं, न वैसे व्यापक दृष्टिकोण के रहते हुए, हमें किसी दर्शन-विशेष की ही अपेन्ना होगी। ज्ञान, कर्म एवं उपासना कहे जाने वाले तीनों मार्गों में वहाँ पूर्ण समंजस्य रह सकता है तथा, उस 'अनिवंचनीय सत्य' को जानने वा समक्तने के लिए, वहाँ पर कोई भी उपयुक्त दृष्टि काम कर सकती है। तस्तुनार संतों की इन रचनाओं में यदि हमें कभी देववार, कभी खर्नात्मवाद तथा, इसी प्रकार कभी श्रम्य ऐसे परहरर-विरोधी वादों के उदाहरण दीख पढ़ें तो, हमें उसमें कोई श्राश्चर्य करने का कारण नहीं हो सकता। साधना-पद्धित की संकीर्याता श्रपवा सेद्धांतिक हिण्टकोण की संकुचित वृक्ति केवल वहीं वाधा डाल सकती है, जहाँ श्रपने लक्ष्य में किसी श्रप्र्यंता की गुंजायश हो, जहाँ उस पूर्णत्व की साझात् श्राप्तम् त हो सके जिसमें उपनिपद् के शब्दों में, वह (परमतत्व) है श्रीर यह (सभी कुछ) पूर्ण है तथा पूर्ण से उत्पत्ति होती है श्रीर पूर्ण का पूर्णत्व लेकर फिर पूर्ण हो श्रवशेष भी रह जाता है" वहाँ वैसा प्रश्न ही कहाँ उठेगा ?

'गुर प्रन्थ' के स्रंतर्गत जिस प्रकार किसी धार्मिक विश्वास की 'वस्तु' का श्रभाव है, उसी प्रकार उसमें हमें किसी वैसी 'वामिक व्यवस्था' दारा विहित उपदेश वा आदेश भी नहीं मिल सकते जो प्रायः प्रत्येक संपदाय में में प्रवृत्तित की गई पायी जाती है तथा जिसका श्रज्ञस्याः अनुसरण करना उसके अनुयायियों का पवित्र कर्त्तव्य हुआ करता है। इसमें संग्रहीत वाशियों के रचियत। श्रों की चेष्टा श्रिधिकतर यही जान पड़ती है कि जो कुछ वास्तविक सस्य के रूप में श्रनुमृत हो उसे स्वयं श्रपने जीवन में भी उतारा जाय तथा वैसा ही करने का परामर्श किसी दूसरे की भी दिया जाय'। वैसे सत्य का स्वरूप सदा एकरस एवं विश्वजनीन ही हो सकता है। इसी कारण, उसकी अनुम्ति में भी कोई मौलिक अंतर नहीं आ छकता। ये लोग इसी घारगा के साथ अपने निजी अनुभवों का वर्णन करते हैं, ऐसे कथन के समय आविश में आकर बहुधा गा भी उठा करते हैं तथा इस पूर्ण प्रत्यय के साथ व्यवहार किया करते हैं कि सर्वत्र एक ही सत्ता का स्पंदन हो रहा है। इन्हें न तो किसी सिदांत का प्रतिपादन करना अभिष्ट है, न किसी को किसी मार्ग विशेष की आंर मार्ग-निर्देश . करना है। ये अपनी स्वानुमृति के गीत गाते समय उसे बार-बार तथा भिन्न-भिन्न प्रकार से प्रकट करते हैं, जिस कारण इमें कभी-कभी उसमें मत-वैविष्य का भ्रम हो सकता है श्रीर इम तर्क-वितर्क भी करने लग सकते हैं। किंतु इसके लिए उन्हें दोप देने का कोई कारच नहीं हो सकता। इनकी वाणियों के श्रंतर्गत जो कवि-मुलभ उक्तियाँ लिइत होती है वे, इसी कारण, इनके रहस्यात्मक प्रकाशन का परिशाम हो सकती हैं। इसी प्रकार, जो उनमें मतों का वैविष्य अयवा सम्मिश्रण प्रतीत होता है वह इनकी गहरी अनुभृति की व्यानकता तथा सर्वोगीयाता से किसी प्रकार भिन्न नहीं कहा जा सकता।

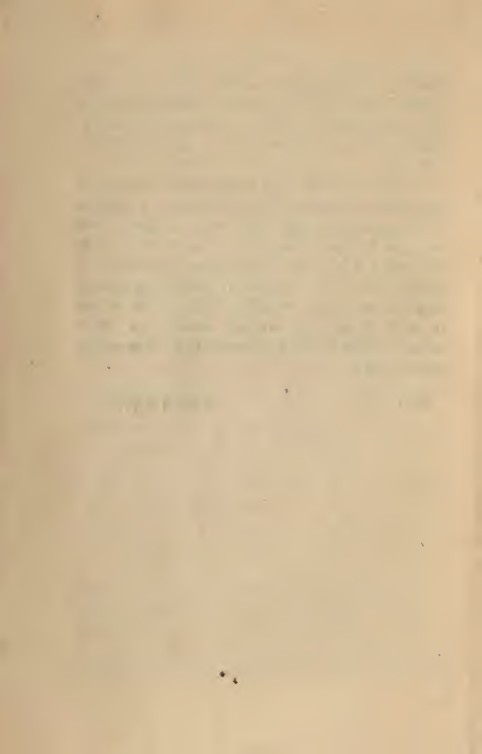
'गुर प्रनथ' के सममाने में बाहरी कटिनाई अवश्य दीख पड सकती है, किंतु यह उतनी गंभीर नहीं जितनी बतलाथी जाती है। इसमें, भाषा वैविध्य के रहते हुए भी, एक ऐसी कथन-शैली का भी परिचय प्राप्त किया जा सकता है जो प्राय: सर्वत्र सामान्य है तथा जिसे संतों की उपर्यक्त मूल प्रवृत्ति का बोध हो जाने पर आपसे आप दँढ जिया जा सकता है। इसका रूप प्रायः वही है जो कभी वज्रयानी सिदों, जैन मुनियां, नाथ पंथियों अथवा श्रनेक प्राचीन भक्तों द्वारा अपने-अपने ढंग से अपनाया जाता रहा तथा जिसके विभिन्न श्रंगों का व्यवहार एवं प्रचार प्रचलित संत-परम्परा द्वारा भी होता आ रहा था। उसका प्रयोग अनेक हिदी हफी कवियों तक ने भी किया था। इन सभी ने, एक साथ, एक ऐसी प्रशाली को अप्रसर किया था जो कई बातों में विलच्या थी, किंतु जो अपने व्यवहार-कत्तांश्रों के स्वमाय एवं मनोवात्त की पूर्ण परिचायक भी रही। 'गुरु ग्रन्थ' की की एक ऐसी अन्य बिरोषता, उसमें संग्रहीत विविध रचनात्रों के कमटान में भी पायी जा सकती है। उसमें आये हए पदों को कोई ऐसा शीर्षक भी दिया हुआ नहीं मिलता जो विषयानसार निश्चित किया गया हो तथा जिसके सहारे हमें उछ मत-विशेष का परिचय मिल सके जो उनके रचियतात्रों ने प्रकट किया होगा। उनका कम केवल रागानुसार ही स्थिर किया गया जान पड़ता है जिससे, इस विषय में, इब कोई भी सहायता नहीं मिल पाती । इमें यहाँ प्रत्यक्रत: केवल इतना ही पता चल पाता है कि खिल गुरुश्रों ने, तथा कतिश्य संतों, भक्तों एवं सफ़ियों तक ने भी एक ही प्रकार के गीत गाये होंगे। उनकी क्यन-शैली की समानता, उनके भाव-साम्य तथा उनके वर्ष्य विषय की एक-रूपता का पता इसके पीछे ही लग पाता है। पदों के संख्या यहाँ पर सबसे ऋषिक है। उनमें सिखगुरुश्रों से भिन्न संतों एवं 'भगतों' की भी रचनाएँ पायी जाती है। इसी प्रकार इम यह बात उन 'सलोको' वा सास्त्रियों के विषय में भी कह सकते हैं जिनकी संख्या भी यहाँ पर कम नहीं है। इन सभी रचनात्रों के अंतर्गत इमें एक विशिष्ट भाव-धारा काम करती हुई मिलेगी तथा उसकी एक बहुत कुछ स्पष्ट माँकी इमें उन 'लघु मन्थों' में भी दीख पड़ेगी जो 'जपुजी' 'सोदर' 'सोपुरखु' एवं 'सोहिला' श्रादि के रूपों में यहाँ समाविष्ट हुए हैं। उनमें सर्वत्र एक विचित्र प्रकार की एकरसता श्रीर एकरूपता लचित होती है जिसका ठीक-ठीक परिचय हमें केवल तभी मिल सकेगा जब इम उसके लिए यथोचित रूप से प्रयत्न करें तथा

वस्तु स्थिति को भली भाँति समस्त कर ही उसे जानना चाहै। तभी इस उन विभिन्न विचारों के बीव उपयुक्त संगति विठा सकते हैं जो इस प्रत्य के अंतर्गत इतस्ततः विखरे हुए पाये जाने हैं तथा उसी दशा में इस उन सारी आंतियों का कोई समाधान भी मा सकते हैं जो इसे पढ़ते समय उत्पन्न हो जाती हैं।

बा॰ जयराम मिश्र के 'श्री गुढ प्रन्थ-द्रशंन' द्वारा हमें उसी दिशा में किये गए प्रयत्नों का एक परिखाम देखने का अवसर मिलता है। डा॰ मिश्र ने यहाँ न केवल 'गुरु प्रन्य साहिव जी॰ के अंतर्गत प्रवाहित होने वाली विशिष्ट पारा के विभिन्न सोतों का प्रयक् परिचय दिलाने की चेष्टा की है, अपित उन्होंने इसके पहले, उसमें संग्रहीत रचनाओं के निर्माण की उस पृत्रभूमि की भी एक रूपरेखा प्रस्तुत कर दी है जिसने उनके उद्गम एवं विकास में बाह्यपरिखा प्रदान की होगी। केवल गुरु दाखियों की चर्चा द्वारा भी हमें उसी प्रकार, यहाँ उसकी सारी रचनाओं के मूल रहस्य का भेद मिलने लग जाता है। ऐसा अध्ययन प्रस्तुत करने के कारण दा॰ मिश्र साधुवाद के पात्र हैं।

विलया

परशुराम चतुर्वेदी



पहिला मरणु कबृलि जीवण को छडि आस। होहु सभना की रेणुका तउ आउ हमारै पासि॥
—गुरु अर्जु न देव।



## निवेदन

श्री गुरु नानक देव जी संत-साहित्य के महान् किव और सिक्ख वर्म के संस्थापक हैं। भारतीय धर्म-संस्थापकों में उनका गौरवपूर्ण स्थान है। वे उस धर्म के संस्थापक हैं जिसके बाह्य और ख्रान्तरिक पद्य अध्यात्म, तत्व-चितन और परमात्म-भक्ति की सुदृढ़ नींव पर निर्मित हैं। गुरु नानक देव की गुरु-परम्परा दशम गुरु श्री गुरु गोविन्द सिंह जी तक चलती रही।

पंचम गुरु भी अर्जुन देव जी ने सिक्ख-गुरुश्नों तथा अन्य मक्तों की वाश्चियों का संग्रह किया। उन्होंने इस संग्रह का नाम 'श्रंथ साहिव' रखा। संवत् १६६१ विक्रमीमय में 'ग्रंथ साहिव' की प्रतिष्ठा हर-मन्दिर (अमृतसर) में की गई। संवत् १७६५ विक्रमीय में दशम गुरु श्री गोविन्द सिंह जी गुरु का समस्त भार 'श्रंथ साहिव' में केन्द्रीभृत करके 'ज्योती- ज्योति' में लीन हुए। इस ग्रंथ का नाम 'श्रादि ग्रंथ' भी है। प्रथ का पूरा नाम 'श्रादि श्री गुरु ग्रंथ साहिव जी' भी है। 'श्री' 'साहिव' श्रीर 'जी' प्रतिष्ठा के लिए प्रयुक्त शब्द है। जिस प्रकार हिन्दुश्लों को वेद, पुराख, उपनिषद, ब्रह्मसूत्र श्रीर श्रीमद्भगवद्गीता, मुस्लमाना को 'कुरान शरीफ़' और ईसाइयों को 'होलो बाहिबल' मान्य है, उसी मौति 'श्री गुरु ग्रंथ साहिव जी' निक्लों का परम पूज्य ग्रंथ है। सिक्लों की सभी दार्शीन विचार-वाराएँ इसी ग्रंथ से अनुप्रशित हैं।

'श्री गुइ मंथ साहिब' पर कुछ यूरोपीय विद्वानों ने मौलिक कार्य किया है। मैकालिफ का कार्य श्लाघनीय है। उनके कार्य में इतिहास की मात्रा अधिक है। किन्तु धर्म और दर्शन के सिद्धान्त नहीं के बराबर हैं। यूरोपीय विद्वानों की कुछ श्रंग्रेजी पुस्तकों और फुटकल लेखों में धर्म और दर्शन सम्बन्धों कुछ बातें श्रवश्य प्राप्त होतों हैं। इस दिशा में कितप्य

सिक्ज विद्वानों के प्रयत्न सराह्नीय है।

'श्री गुइ ग्रंथ साहिव जी' १४३० पृष्टी का तृहत्काय धर्म-ग्रंथ है। हिन्दी में श्रव तक इसके सम्बन्ध में श्रध्ययन का न होना स्वटकने की बात है। इसके श्रध्ययन की प्रेरखा मुक्ते श्रादरखीय गुइ-द्य डॉ॰ धीरेन्द्र वर्मा एवं डॉ॰ राम कुमार वर्म से मिली। श्रागरा विश्व-विद्यालय ने इसे पी-एच॰ डी॰ के प्रवंध विषय मान कर मेरा उत्साह बढ़ाया । मेरे इस कार्य के निरीज्ञक डॉ॰ गोपीनाथ जी तिवारी, असिस्टैपट प्रोफेसर हिन्दी, गोरखपुर-विश्वविद्यालय रहे ।

'श्री गुर श्रंय साहिब' नी के श्रध्ययन में केवल सिक्खगुरुश्रों की वाणियाँ ली गई हैं। इस पवित्र श्रंय की वार्मिक श्रीर दार्शनिक मान्यताश्रों का श्रयं है, सिक्ख गुरुश्रों की मान्यताएँ। संतों की वाणियाँ उनकी पृष्टि के लिए श्रंय साहब में संग्रह की गई है। गुरु श्रर्जुन देव ने संग्रह में श्रम्य भक्तों की वाणियाँ को भी उदारता पूर्वक स्थान दिया। संतों की वे वाणियों जो सिक्ख गुरुश्रों के सिहातों के श्रनुक्ल थीं, 'श्रंय साहब' में रख ली गईं। श्रतः प्रधानता सिक्खगुरुश्रों की वाणियों की ही है। फिर भी संतों की वाणियों का प्रथक श्रस्ययन होना समीचीन है।

भेरे इस अध्ययन की निम्नलिखित विशेषताएँ हैं-

- (१) 'श्री गुरु ग्रंथ साहिब' के संकलन के सम्बन्ध में तीन मती (ट्रम्प, मैकालिफ ग्रीर साहब सिंह) के बीच समन्वय की चेव्टा,
- (२) 'श्री गुरु प्रनथ साहिन' की आन्तरिक एवं वाह्य रूपरेखा का विस्तार पूर्वक विवेचन,
- (३) विषय राजनीतिक, सामाजिक और धार्मिक परिश्थितियों के बीच सिक्स धर्म का जन्म; अन्य भारतीय धर्मों में इसका स्थान और इसकी लोकांग्रयता का कारया,
- (४) सिक्ख धर्म की ज्यावहार्रिक तथा सैझान्तिक विशेषताओं का निद्र्यन,
- (५) परमातमा के निर्मुण, सगुण श्रीर सगुण-निर्मुण तीनो स्वरूपी की विस्तृत व्याख्या,
- (६) खब्ट-उत्पत्ति, इउमै (ब्रह्कार), माया, जीव, मनुष्य, ब्रात्मा, मन ब्रादि का 'श्री गुढ ग्रंथ साहिव' के ब्राधार पर विवेचन,
- (७) श्री तुरु अंथ साहित के अनुसार इरि-प्रति पथ में कर्ममार्ग, योग-मार्ग, ज्ञान-मार्ग ग्रीर भक्ति-मार्ग का श्रनुसरस इनका विशद विवेचन,
  - (=) गुक्त्रों के योग की मौलिकता,
- (६) भी गुरु ग्रंथ साहित में अद्वैतवाद—हा॰ शेर सिंह जी के इस मत का खरडन कि भी ग्रंथ साहित में अद्वैतवाद नहीं है; गुरुओं के अनुसार ज्ञान-प्राप्ति के विविध सामन्,
  - (१०) सिक्ल गुरुओं की रागात्मिका मिक्त का नवीन शैली में परि-

चय, इस मक्ति में परमात्मा के साथ विविध सम्बन्ध, भक्ति के उपकरण तथा भक्ति-शांति के परिणाम,

(११) धद्गुर एवं नाम की विशद विवेचना

इस प्रथ के अध्ययन में मुक्ते पर्याप्त किटनाइयों का सामना करना पड़ा। किन्तु पूज्य पिता जी के आशीवांद एवं प्रेरणा से किटनावाँ आसान हो गई। अध्ययन एवं सामग्री संकलन के लिए मुक्ते खालसा कालेल, अमृत सर कई महीने रहना पड़ा। वहाँ के तत्कालीन प्रिंसिपल भाई लोधसिंह और पंजाबी-विभाग के प्रोफेसर साहन सिंह जी, तथा पंजाब विश्वविद्यालय के पंजाबी विभाग के तत्कालीन अध्यक्त, डॉ॰ मोइन सिंह से मुक्ते नहीं सहायता मिली। स्वर्गीय डॉ॰ रानाडे, महामहोपाध्याय डॉ॰ उमेश मिश्र, डॉ॰ इजारी प्रसाद दिवेदी, पंडित परशुराम चतुर्वेदी, डॉ॰ लक्ष्मी सागर वाष्ण्येय के अमृत्य परामशों से मैंने लाम उटाया है। अतएव उन सबका मैं परम आमारी हूँ। जिन विद्वानों की इतियों से मुक्ते किसी प्रकार की सहायता प्राप्त हुई है, उन के प्रति मैं अपनी इतहता प्रकट कर रहा हूँ।

मेरे इस शोध-कार्य में डॉ॰ हरदेव बाहरी, ग्रसिस्टैस्ट प्रोफ्रेसर, हिन्दी-विभाग, प्रयाग विश्वविद्यालय ने बहुत अधिक सहायता पहुँचाई है। मै

उनका चिर-ऋगी रहूँगा।

माई श्री नमंदेश्वर जी चतुर्वेदी मेरे ऊपर श्रपार स्नेह रखते हैं। इस पुस्तक के प्रख्यन में उन्होंने मुक्ते जो प्रोत्साहन दिया है, वह मैं कभी नहीं भूल सकता। प्रसिद्ध संत साहित्य-मर्मक, श्री पंडित परशुराम चतुर्वेदी ने इस पुस्तक की विद्यतापूर्ण एवं सारगर्भित मूमिका लिखी है, इसके लिए मैं उनका परम कृतत हूँ।

अंत में मैं साहित्य-भवन प्राइवेट लिमिटेड के प्रवन्धकों का आभारी हूँ जिन्होंने मेरी पुस्तक प्रकाशित कर मेरा उत्साह बढाया है।

गणतंत्र-दिवस १६६० ई० जय राम मिश्र श्री बहा निवास, श्रलोपी बाग प्रयाग



### विषय-सूची

| १. भूमिका                                    |                  |
|----------------------------------------------|------------------|
| २. निवेदन                                    |                  |
| ३. श्री प्रन्य साहिय जी का संकलन             | 5.7.3            |
| ४. भी गुरु अंथ साहित के वाणीकार              | ₹₹-₹०            |
| ५. भी गुरु प्रंय साहिब जी का भीतरी क्रम      | ₹१-३=            |
| ६. गुरु अंथ साइब में वर्षित राजनीतिक,        | 3∀-3∮            |
| सामाजिक श्रीर घार्मिक दशाएँ                  |                  |
| ७. मध्यकालीन धर्म-सुधारकों में गुरु          | 34-04            |
| नानक देव का महत्व                            |                  |
| ⊏. परामात्मा                                 | ६०-६५            |
| ६. सुच्टि-कम                                 | E4-11E           |
| १०. हउमै (ग्रहंकार)                          | \$42-5X\$        |
| ११. माया                                     | १४४-१६२          |
| १२. जीव, मनुष्य श्रीर श्रात्मा               | ₹4₹-₹ <b>=</b> ¥ |
| ₹३. मन                                       | \$54-80X         |
| ₹४. इरि-प्राप्ति-पय                          | 50X-588          |
| १५. श्री गुरु प्रंय साहिब के सर्वोपरि तत्त्व | ₹4-₹4₹           |
| १६. सहायक प्रंथों की सूची                    | इस४-इसद          |

## श्री यन्थ साहिव जी का संकलन

जिस भाँति हिन्दुद्यां कः वेद, पुराख, उपनिषद, ब्रह्मसूत्र छौर श्रीमद्भगवतगीता प्रभृति ग्रंथ, मुंसलमानों को कुरान छौर ईसाइयों को बाइ-बिल मान्थ हैं, उसी भाँति श्री गुरु ग्रंथ-साहित्र भी सिक्सों का परम पूल्य ग्रन्थ है। सिक्सों के समी दार्शनिक एवं धार्मिक विचार इसी ग्रंथ से छानुप्राणित हैं। यह प्रन्थ छानुवै संकलन है। छातएवं इस पर विचार करना छावश्यक है।

प्रन्य साहब के संकलन के सम्बन्ध में श्रामी तक तीन प्रधान मत है। एक है द्रम्य का मत, तोम्दूसरा है मैकालिफ़ का श्रीर तीसरा है साहब सिंह जी का मत।

ट्रम्प का मत—श्री गुरु प्रत्य साहिब जी के संकलन के सम्बन्ध में अपने प्रसिद्ध प्रत्य 'आदि प्रत्य' की भूमिका में ट्रम्प साहब ने अपना मत इस माँति व्यक्त किया है, "एक बार सिक्लों ने एकत्र होकर अपने पाँचवें गुरु अर्जुन देव से निवेदन किया कि गुरु नानक के पदों में तन्मपता लाने की अपूर्व शक्ति है। उनके पदों के सुनने से मन की विचित्र अवस्था हो जाती है। अर्जकल स्वार्थों लोगों ने अपने स्वार्थ के निमित्त अनेक पद बाबा नानक के नाम पर प्रचलित कर दिए हैं। उन पदों में अहंकार और सांसारिक भावों की ही प्रधानता है। अत्यव यह आवश्यक है कि गुरु महाराज के पद ऐसे पदों से प्रथक्तर कर दिए जायें, ताकि उनकी पविचता अन्नुएल बनी रहे।"

"यह सुनकर गुरु अर्जुन देव ने अनेक स्थानों से गुरु नानक जी के पदों का संग्रह किया। याथ ही अन्य सिक्ख गुरुओं और अन्य मक्तों के पद मी संग्रह किए गए। हाँ, संग्रह में इस बात की ओर अन्य ध्यान दिया गया कि ऐसे ही पदों का संग्रह भन्य साहब में किया जाय, जो गुरु नानक के विचारों और सिद्धान्तों के विरोधी न हों। उन संग्रह किए हुए पदों को गुरु अर्जुन देव ने भाई गुरुदास जी को दिया कि वे उसे गुरुमुखी लिपि में लिखें। सिक्खों के दूसरे गुरु अंगददेव तथा अन्य गुरुओं ने अपनी रचनाएँ 'नानक' के नाम से की थों। गुरु अर्जुन देव ने सीचा कि 'नानक' नाम के प्रयोग के कारण अन्य गुरुओं की वाणी में विभिन्नता लाना असम्भव होगा। इसलिए उन्होंने पहले गुरु के लिए 'महला पहला', दूसरे गुरु के लिए 'महला पहला', दूसरे गुरु के लिए 'महला दोजा' चीवे गुरु के लिए 'महला चीवा' और अपने लिए 'महला पंजर्व' का प्रयोग किया। मकी की वाणी को पृथक दूसने के लिए, उनके नाम लिल दिए गए। सभी वाणियों के संग्रह के प्रचात गुरु अर्जुन देव' ने समस्त सिनस्य मस्डली को यह आदेश दिया कि वे उस संग्रह को ही मानें। बाहर की अन्य वाणियों चाहे नानक के ही नाम से क्यों न हो, अस्वीइस कर दें।"

मैंदालिफ का मत-मैंदालिफ के भतानुसार गुरु अर्जुन देव ने सिवल धर्मानुयायियों के लिए ऐसे ानथम स्रावश्यक क्षमके, जो उनके नित्य के धार्मिक कृत्यों में सहायक सिंह हो । इस लक्ष्म की तभी सिद्धि हो सकती है, जब सिक्स गुरुक्कों के सही पद स्थायी रूप में एक बड़े प्रन्थ में संग्रहीत कर दिए जाय। इसी बीच गुरु अर्जुन देव को यह भी ज्ञात हुन्ना कि पिथिया स्त्रपने पदों को गुरु नानक तथा उनके स्मन्य उत्तराधिकारी गुरुक्षों के नाम से संग्रह कर रहा था। स्त्रनकान एवं भोली जनता गुरुत्रों के वास्तावक पदी की पृथक् नहीं कर सकती थी। इसीलिए गुक्झों की सब्ची वाएं। प्राप्त करने के निमित्त गुक श्चर्जन देव ने भाई सुस्दास को बाबा मोहन के पास मेजा। बाबा मोहन, सिक्सों के तीसरे गुरु, अप्रमरदास जी के ज्येष्ठ पुत्र थे। वे सीइंद्वाल में रहते थे। कहते हैं कि गुम्ब्रों की वाणियाँ उनके पास सुरिन्त थीं। गुरु ग्रर्जनदेव के आदेशानुसार भाई गुरुदास जी बाबा मोहन के पास पहुँचे, पर उन्हें सफलता न प्राप्त हो सकी। बाबा मोहन अपनी कोटरी में गॅभीर घ्यान में मझ थे। माई गुब्दास उनका ध्यान भंग करने के लिए रात भर दरवाजा खटखटाते रहे । किन्तु दावा मोहन का ध्यान मंग नहीं हुन्ना । अतः किवाइ नहीं खुल सका। वे निराश होकर गुरु खर्जुन देव के पास अमृतसर लौट गए।

इस पर गुरु अर्जुन देव के भाई बुढ्ढा को बाबा मोहन के पास भेजा। पर उन्हें भी सफलता न प्राप्त हो सकी। अतएव गुरु अर्जुन देव बाबा

<sup>1.</sup> श्रादि बन्ध : दूरप (बर्नेस्ट)--शूमिका, पुष्ठ ८०-८1.

२. द सिक्स रिलीजन : भिकालिक, माग ३, इन्ड ५५-५६.

मोहन के पास स्वयं पहुँचे। उन्होंने बाबा मोहन को पुकारा, पर कोई उत्तर नहीं पाया। तब गुरु ऋर्जुन देव ने निम्निलिखित वाणी उच्चरित की। इस बाणी का कुछ ऋंग तो ईश्वर पर घटित किया जाता है और कुछ बाबा मोहन पर। यह वाली इस प्रकार है—

मोहन तेरे ऊँचे महत्त श्रपार । मोहन तेरे सोहिन दुश्चार जींड संत घरमसाला, घरमसाल श्रपार देशार ठाकुर सहा कीरत्तनु गावहे । जह साध संत इकत्र होवहिं तहा तुमहिं घिश्चावहे ॥ करि दह्या महत्रा दहशाल सुत्रामी होहु दीन कृपारा । विनवंति नानक दरस पिश्चासे मिलि दरसन सुखु सारा ॥१॥२॥

कहते हैं इस वाणी की मुनकर बाबा मोहन ने दरवाजा खोल दिया श्रीर देखा कि स्वयं गुरु श्रर्जुन देव आए हैं। बाबा मोहन गुरु श्रर्जुन देव की स्तुति मुनकर प्रसन्न होने के बजाय, उन्हें डॉटने-फटकारने लगे, "त्ने मेरे वंश की गुरु-गही छीन ली श्रीर श्रव मेरे पूर्वजों की वाणी भी श्रपद्धत करने आया है।" गुरु झर्जुन इस मर्स्यना से वनिक भी विचलित नहीं हुए श्रीर सुनाते ही गए—

मोहन तरे वचन अनूप चाल निराली।
मोहन तूं मानहिं एक जी अपर सम राली॥
मानहि त एकु अलेख ठाकुर जिनहिं सम कल धारीआ।
नुधु वचनि गुर के विस कीआ आदि धुरखु बनवारीआ॥
तूं आपि चलीआ आपि रहिआ आपि सिम कल धारीआ।
बनवंति नानक पैज राज्ञहु सम सेवक सरनि तुमारीआ ॥
अर्थात्, "ऐ मोहन, तुम्हारे वचन अनुपम हैं और तुम्हारा आचरण

अयांत, "एं मोहन, तुम्हारे वचन अनुपम है और तुम्हारा आचरण निराला है। मोहन, तुम एक परमात्मा में विश्वास रखते हो और अन्य वस्तुओं को व्यर्थ मानते हो। तुम एक अलख, परमात्मा में विश्वास करते हो, जो संसार की सारी कलाओं को धारण किये हुए है। गुरु के वचन मान कर तुमने अपने को आदि पुरुष बनवारी को समर्पित कर दिया है। तुम स्वयं

१. श्री गुवर्ष्रथ सहिब, रागु गउरी, इंत, महला ५, पृष्ठ २४८

२. श्री गुरु मंघ साहिब, रागु गउरी, छ्ंत महत्वा ५, प्रष्ठ २४८

अपने आप चलते हो, तुम स्वयं अपने में स्थित हो। तुम सारी कलाओं (शक्तियों) को धारण किये हो। 'नानक' विनती करते हैं कि मेरी प्रतिष्ठा की रहा करी। सारे सेवक तुम्हारी शरण में है।"

उपर्युक्त वाणी से बाबा मोहन कुछ द्रयीभूत हुए। वे उत्पर से कोठे के नीचे उत्तर आए और प्रतिष्ठित अतिथि के स्थागत के लिए आगे बड़े। गुरु अर्जुन देव ने अपने पढ़ को जारी रखा।

मोइन तुषु सतसंगति धिषादै दरस धिषाना । मोइन जमु नेदि न आवै तुषु जपिह निदाना ॥ जमुकाल तिन कउ लगै नाहीं जो इक मिन धिषावहै । मिन वचिन करमि जि तुषु घराधिह से सभे फल पावहे ॥ मेल सूत सूद जि सुगय होते सि देखि दरसु सुगिषाना । विनवंति नानक राष्ट्र निहचतु पूरम पुरस्त भगवाना रै ॥३॥२॥

श्चर्यात्, "पे मोहन, सत्संगी पुरुष तुम्हारा ध्यान करते हैं श्चीर यह चिन्तन करते हैं कि तुम्हारा दर्शन किस प्रकार हो। पे मोहन, जो तुम्हारा जप करते हैं, श्चन्त में उनके समीप मृत्यु नहीं श्चाती। जो श्चनन्य भाव से तुम्हारा ध्यान करते हैं, उनके निकट यमराज नहीं श्चाते। जो तुम्हारा ध्यान मनसा, वाचा, कर्मणा करते हैं, उन्हें सारे फलों की प्राप्ति होती। जो सांसारिक मल-मूत्र (विषय-मोग) में रत हैं, मूढ़ हैं, ऐसे लोग भी तुम्हारे दर्शन से शानी हो जाते हैं। नानक विनय करते हैं कि हे पूर्श्युक्य, भगवान् तुम्हारा राज्य निश्चल हो।"

बाबा मोहन ने जब गुरु ऋर्जुन देव के मुख मंडल को ध्यान से देखा, तो उन्हें उसमें गुक्ज़ों का हो दिव्य तेज प्रतिभासित हुआ। उन्होंने गुरु ऋर्जुन देव को गुरु-गही का सच्चा उत्तराधिकारी जान कर ग्रंथ उनके हवाले कर दिया। इस पर गुरु ऋर्जुन देव ने स्रोतिम पद मुना कर शब्द को पूरा किया—

मोहन त्ं सुफलु फिलिया सलु परवारे । मोहन पुत्र मीत भाई इटंब सिम तारे ॥ तारिका जहानु लहिया अभिमानृ जिनी दरसनु पाइया । जिमी तुथ नो धेनु कहिया। तिन जमु नेदि न बाह्या॥

<sup>1.</sup> द सिक्ख रिलीजन, भाग है: मैकालिक, पृष्ट ५७

२ श्री गुरु प्रथ साहिब, गडरी इंत, महला ५, पुरु २६८

वे श्रंत गुण तेरे कथे न जाहीं सितगुर पुरस्त मुरारे। विनवति नानक टेक राखी जिनु लगि तरिश्रा संसारे ॥४॥२॥

अर्थात्, "ऐ मोहन, तुम अपने परिवार समेत फूलो-फलो। मोहन, तुमने अपने पुत्र, मित्र, भाई परिवार समको तार दिया। तुमने उन्हें भी तार दिया, जिन्होंने तुम्हें देख कर अपना अभिमान नष्ट कर दिया। जो तुम्हें 'धन्य घन्य' कहते हैं, उनके निकट मृत्यु नहीं आती। ऐ सत्युक पुरुष, मुरारे, तुम्हारे गुण अनन्त हैं। उनका कथन नहीं किया जा सकता। नानक विनय करते हैं कि तुमने ऐसा सहारा लिया है, जिसे पकड़ कर सारा संसार मुक्त हो जायगा।"

इस पकार गुढ अर्जुन देव ने यत्नपूर्वक बाबा मोहन से गुरुओं की बाखी प्राप्त की । उन्होंने भाई गुरुदास जी को गुरुओं के शब्दों को लिखने को नियुक्त किया ।

भक्तों की बाणी के सम्बन्ध में मैकालिफ़ की धारणा इस प्रकार है —

'गुरु अर्जुन देव ने भारत वर्ष के प्रमुख हिन्दू और मुसलमान संतों के अनुयायियों की निमंतित किया, ताकि वे इस पवित्र ग्रंथ में अपने आचायों की उपयुक्त वाखियों संप्रह करा सकें। एकत्र भक्तों ने अपने आपने सम्प्रदाय की वाखियों की आवृत्ति की। जो वाखियों तत्कालीन धार्मिक-सुवार भारता के अनुरूप भी और सिख-गुक्यों की शिज्ञा के सर्वया विरोधिनी और प्रतिकृत नहीं भी, वे इस ग्रंथ में संकलित करली गईं। संतों की कुछ वाखियों में परिवर्तन मी दिखायों पड़ते हैं। इसका प्रमुख कारण यही है कि संतों की वाखियों उनके अनुयायियों तक आते आते, (जी गुरु अंगददेव के समकालीन ये) परिवर्तित हो गईं। इसी कारण श्री गुरु ग्रंथ साहित्र की भक्तों की वाखियों में पंजावी शब्द आ गए हैं और वे वाखियों मारतवर्ष की अन्य पोषियों की वाखियों में पंजावी शब्द आ गए हैं और वे वाखियों को भी गुरु ग्रंथ साहित्र में स्थान देने में गुरु अर्जुन देव का यही उद्देश्य था कि वे संसार की यह प्रदक्षित कर सर्वे के सिक्ख-धर्म में धार्मिक-संबीर्यता के लिए लेश मात्र भी स्थान नहीं है। प्रत्येक संत, चाहे वह किसी भी जाति और संग्रदाय का क्यों न हो प्रतिष्ठा और सम्मान का पात्र है। अर्थेक संतर, चारे वह किसी भी जाति और संग्रदाय का क्यों न हो प्रतिष्ठा और सम्मान का पात्र है। अर्थेक संतर सम्मान का पात्र है। अर्थेक संतर सम्मान का पात्र है। अर्थेक संतर सम्मान का पात्र है। अर्थेक स्थार की स्थार का क्यों न हो प्रतिष्ठा और सम्मान का पात्र है। अर्थेक संतर सम्मान का पात्र है। अर्थेक स्थार स्थार का क्यों न हो प्रतिष्ठा और सम्मान का पात्र है। अर्थेक स्थार स्थार

<sup>।</sup> श्री गुरु प्रथ साहिब, रागु गडरी छंत, महला ५, प्रष्ट २४८

२. द सिक्स रिलीजन, भाग ३ : मैकालिक, पृध्ट ६०

३ द सिनल रिलीजन, भाग ३ : मैकालिफ, पृष्ट ६०.६९

श्रानेक भक्तों की वाखियाँ श्रस्वोक्तत कर दी गई । इसका एक मात्र कारख यही है कि उनकी प्रतिपादित शिक्ताएँ सिक्ख गुरुश्रों के उपदेशों से मेल नहीं खाती थी। कान्ह, छन्न, शाह हुसेन, श्रीर पीलू लाहीर के चार प्रसिद्ध भक्त थे। कहते हैं कि वे चारों ही श्रपनी रचनाएँ श्री गुरु ग्रंथ साहित्र में संग्रहीत कराने श्राए। किन्तु गुरु श्रर्जुन देव ने उनकी वाखियाँ ग्रंथ में संप्रह करने से श्रद्धीकार कर दिया। इसका कारख केवल यही था कि उन भक्तों द्वारा प्रतिपादित शिक्षाएँ गुरुशों की विचार धाराश्रों के श्रमुरूप नहीं थीं। कान्ह ने तो श्रपने की ही परमात्मा कहा। छन्जू ने ख्रियौं की निन्दा की। पीलू श्रीर शाह हुसेन में निराशावादिता थी। '

कई भट्टां ने सिक्ख धर्म को स्वीकार कर लिया था। वे सब गुरु खर्जुन देव के सम्मुख उपस्थित हुए। उन्होंने गुरु खर्जुन देव तथा अन्य गुरुखों की स्तुति की। गुरु खर्जुन देव ने उनकी वाशियां को भी पवित्र ग्रंथ में स्थान दिया।

गुरु ऋर्जुन देव द्वारा निश्चित की हुई वाणियाँ, भाई गुरुदास द्वारा लिखायी गई । गुरु ऋर्जुन देव तो उन वाणियों को बोलते जाते ये श्रीर भाई गुरुदास जो लिखते जाते थे। इस प्रकार संग्रह का कार्य ऋत्यंत परिश्रम से संवत् १६२१ विक्रमीय के भाद्रपद ( सन् १६०४ ई॰ ) में समाप्त हुआ। 13

कार्य-समाप्ति के पश्चात् गुरु अर्जुन देव ने सभी सिक्लों को अनुपम और अमूल्य संग्रह देखने को निमंत्रित किया। इस कार्य की सफ नता के उपलक्ष्य में प्रसाद वितरण किया गया। भाई गुरुँदास श्रीर भाई बुड्ढा की सम्मति से यह प्रति 'हर-मन्दर' में प्रतिष्टापित कर दी गई। तब गुरु अर्जुन देव ने एकत्र सिक्लों से कहा कि की गुरु-प्रन्य साहिब गुरुओं का ही प्रतीक है। अतएव प्रन्थ की अत्यधिक प्रतिष्टा होनी चाहिए। बहुत कुछ सोचने-विचारने के पश्चात् गुरु अर्जुन देव ने अन्य साहिब की सेवा का भार भाई बुड्ढा को सींप किया।

साहिव सिंह जी का नत

ग्रंथ साहित्र के सकलन में साहित्र सिंह जी एक अन्य मत उपस्थित

१ द सिक्ख रिर्लाजन, भाग ३ : मैकालिफ, पृष्ट ६२-६३

२ द सिक्छ रिलीजन, भाग ३ : मैकालिक, पृष्ठ ६४

३ द सिबस रिलीजन, भीग ३ : मैकालिफ, पृष्ठ ६४

करते हैं। उन्होंने अपनी पुस्तकों 'गुरमित प्रकाश' तथा 'कुक होर धारिनिक लेख' में यह सिद्ध करने की चेध्या की है कि गुरुपाणों का संग्रह पहले से होता चला आ रहा था। गुरु नातक देव स्वयं अपनी वाशियों के संग्रह के प्रति जागरूक थे। उन्होंने इसको पृष्टि के लिए अपनेक तर्क उपस्थित किए हैं, जिनमें से कुछ निम्नलिखित हैं रै—

- (१) यह बात संभव नहीं प्रतीत होती कि गुरु नानक देव के मन में अपनी वाशियों के संग्रह की परिशान जगी हो। उन्होंने लोक-कल्पाण के निमित्त सांसारिक सुखों की तिलां जिल दो और लोगों के दुःख दूर करने के लिए दूर-दूर देशों की यात्राएँ की। ऐसी परिस्थित में उनके मन में अपनी वाशियों के संग्रह के प्रति अवश्य भावना जगी होगी।
- (२) गुरु नानक के भक्तों के लिए यह संभव नहीं था कि वे कलम-द्यात लेकर बैठें छोर वाणियाँ लिखते जायँ। अनजान प्रदेश के भक्तों के लिए, तो यह बात और भी अधिक कठिन थी।
- (३) गुरु नानक देव के सहवासी सिक्ल मरदाना आदि पढ़े-लिखे नहीं ये कि वे गुरु-बासी लिख सके हीं।
- (४) यह भी श्रसंगत प्रतीत होता है कि गुरु नानक तथा अन्य गुरु सदैय संगीत मय ही शिज्ञा दिए हों।
- (५) गुरु बन्थ साहिब में कुछ वाशियाँ श्रममान रूप से लम्बो हैं, उदाहरणार्थ 'रागु श्रासा' में पट्टी, 'रामकली' राग में 'श्रोश्रंकार' श्रौर 'सिद गोसिट,' राग 'तुखारी' में 'बारा माह' श्रीर प्रारम्भ में ही 'जपुजा' श्रादि पर्याप्त लम्बी वाशियाँ हैं। क्या न प्रारम्भ से श्रन्त तक गाई गई होंगी ? यदि गायी गई होंगी, तो कितना समय लगा होगा ?
- (६) बख्ता नामक सिक्ख ने यदि गुरुश्रों की वाशियाँ संग्रहीत की थीं श्रीर उस संग्रह पर गुरुश्रों के हस्तात्तर करा लिए थे, तब क्यों गुरु श्रर्जुन देव ने उस प्रति में से कुछ हो वाशियाँ छाँटों ? क्या शेव वाशियाँ गुरु-वाशियाँ नहीं थीं ?
- (७) प्रत्येक विता अपने पुत्रों के लिए कुछ न कुछ सन्यति छोड़ जाता है। तो क्या दीन दुनिया के माजिक गुरु नानक विता जो, इसारे लिए कोई सम्यत्ति नहीं छोड़ गए ?

<sup>1.</sup> कुम होर धारमिक लेख । साहिव सिंह, एफ १-२१

उपर्युक्त तकों के आधार पर साहित्र सिंह जी इस निष्कर्ष पर पहुँचे हैं कि अपने सिक्खों के लिए गुरु नानक देव जी स्वयं अपनी वासी मुरद्धित करते गए। उन्हें यह भलीभाँति ज्ञात था कि आगे की पीढ़ियाँ इनसे लाभ उठावेंगी।

साहिब सिंह जी ने यह भी सिंह करने की चेष्टा की है कि दूसरे गुरु अगद देव तथा तीसरे गुरु अमरदास जी के पास गुरु नानक देव की सारी बासी पहले से उपस्थित थीं। गुरु नानक देव और गुरु अगद देव की बासियों के विचारों में तो साम्य है ही, साथ ही शब्दावितयों में भी असाधारस समानता है। उदाहरसार्थ,

चाकर लगे चाकरी, ज चलै खसमे साइ ॥२५॥ गडड़ी ॥
श्रासा की वार, महला १
चाकर लगे चाकरी, नाले गारव वाटु ।
सलोकु, महला २
सोई पूरे साह, वसते उपरि लड़ि मुण्॥१॥ १७॥
माम्स की वार, सलोक, महला १
सोई पूरे साह, जिनी पूरा पाइचा ॥२॥ १७॥
माम्स की वार, महला २

इसी भाँति गुरु नानक देव श्रार गुरु श्रमरदास में बहुत कुछ समानता है। श्री गुरु अन्य साहिव में कुल मिला कर ३१ राग वस्ते गए है। गुरु नानक देव की बाखी में १६ राग प्रयुक्त हुए हैं। वे राग निम्नलिखित है—

रागु सिरी, माम, गउदी, श्रासा, गुजरी, वडहंसु, धोरिट, धनासिरी, तिलंग, सूही, बिलावलु, रामकली, मारू, तुलारी, भैरउ, वसंत सारंग, मलार तथा प्रभाती।

गुरु अमरदाष्ठ जी ने केवल १७ रागों में अपनी वाणी उचरित की है। आरचर्य की बात तो यह है कि गुरु नानक देव के १६ रागों में से १७ रागों का प्रयोग गुरु अमरदास जी ने दिया है। उपर्युक्त रागों में से केवल तिलंग और तुखारी राग नहीं हैं। रोप सब वे ही हैं। गुरु अमरदास जी का यह १७ रागों का प्रयोग आकस्मिक ही नहीं था। बात यह है कि उनके पास गुरु नानक देव के १६ राग ये और उन्हों को उन्होंने आदर्श मान कर अपनी रचनाएँ की।

इसके ऋतिरिक्त साहिब सिंह जी ने कुछ, ऋौर प्रमाण उपस्थित किए हैं रै—

- (१) श्राषा राग में गुरु नानक देव द्वारा कही गई वाशियों में एक वाशी 'पर्टी' है। इसी राग में गुरु श्रमरदास जी द्वारा कही हुई 'पट्टी' है। दोनों गुरुश्रों ने श्रपनी श्रपनी 'पट्टी' में मन को संबोधित किया है। दोनों 'पट्टियों' की शब्दावली में भी समानता है—'पड़िश्रा', 'लेखा देविहें' श्रादि।
- (२) रागु वडहंसु में गुरु नानक देव एवं गुरु श्रमरदास दोनों ने ही 'श्रलाहगीश्रा' लिखी हैं।
  - (३) मारू राग में दोनों गुरुश्रों ने 'सोलहे शलिखे हैं।
- (४) राग रामकली में 'शब्दों' और 'अष्टपिदयों' के अतिरिक्त गुरु नानक की दो बड़ी और लग्बी वाणियाँ है—'अश्लेखंकार' तथा 'सिद्ध गे सिट'। इसी प्रकार 'शब्दों' और 'अष्टपिदयों' को छोड़ कर गुरु अमरदास जी की भी एक लग्बी वाणी है, जिसका नाम है, 'अनन्द'।
- (५) विलावलु राग में 'शब्दों' श्रीर 'श्रष्टपिटयों' में गुरु नानक देव ने 'तिथियों' पर भी एक वाशी लिखी है, जिसका शीर्षक है, 'थिती, महला "''। इसी राग में गुरु श्रमस्टास जी ने तिथियों के समान ही सात दिनों पर वाशी लिखी है। इसका शीर्षक है, ''बार सत, महला ३''।
- (६) गुरु नानक देव ने एक सलोक में अपने समय के लोगों का इस भौति वर्णन किया है—

किल काती राजे कासाई, धरमु पंख कर उडरिका। कृद क्रमावस सचु चदमा दीसै नाहीं, कहँ चित्रका ॥

कहु नानक किनि विधि गति होई ॥

(माभ की वार, सलोक, महला १, पृष्ट १४५

गुरु अमरदास जी ने इसका उत्तर इस प्रकार दिया है— किल कोरति परगटु चानण ससारि । गुरसुखि कोई उतरे पारि ॥

कुछ होर धारमिक लेख, साहिँव सिंह, पृथ्ट २६

#### जिस नो नदिर करे तिसु देवै। नानक गुरभुस्ति स्तनु सो लेवै।

(माम्क की बार, महला ३, पृष्ठ १४५)

यदि गुरु श्रमस्दास जी के पास गुरु नानक देव की वाणी न होती, तो इसका उत्तर वे इस प्रकार कैसे देते !

इस प्रकार साहिब सिंह जी ने अनेक उदाहरणों द्वारा यह सिंह करने को चेथ्टा की है कि गुरु नानक देव, गुरु अमरदास, गुरु अर्जुनदेव समी की बाणियों में समानता है। इसकी पुष्टि के लिए उन्होंने सिरी रागु से उदाहरण दिए है और विस्तार के साथ यह प्रदर्शित किया है कि इस राग में चारों गुरुओं ने कुछ व णियों की रचना "मन रे", "मार्ग रे", "मुंचे" संबोधनों से की हैं। इससे यह सिंह होता है कि गुरु अर्जुन देव ने सारी गुरु वालियों गुरु रामदास से पान की, क्योंकि इस प्रकार के संबोधन तभी ही सकते हैं जब पूर्वनतीं की वाणियों के परस्वर सम्बन्ध में रहा जाय।

साहिय सिंह जी इस बात के समर्थक नहीं है कि गुरु अर्जुन देव ने बाबा मोहन की स्तुति करके गुरुओं की वािष्याँ प्राप्त की। उनका तर्क यह है कि ''इस विच उसतित सिरफ़ अकाल पुरल की ही हो सकदी है।'' प्रथात इसमें (श्री गुरु अंथ साहिय में) केवल श्रकाल पुरुष की ही स्तुति हो सकती है। 'मोहन' शब्द 'बाबा मोहन' के लिए नहीं प्रयुक्त हुआ है। गड़बी, गूजरो, 'बलाबलु, वसंत, नारु, गुलारी आदि रागों में गुरु नानक देव तथा गुरु अर्जुन देथ द्वारा 'मोहन शब्द का प्रयोग अकाल पुरुष के ही लिए किया गया है।''

निष्कर्ष

द्रम्य क्रोर मैशालिफ़ के मतों में निम्नलिखित मेद प्रतीत होते हैं-

(१) द्रम्य के अनुसार संगत (सिक्लों की एकत्र जमात) की प्रेरणा से गुरु अर्जुन देव के मन में संकलन की भावना आई। परन्तु मैकालिफ़ के मतानुसार गुरु अर्जुन देव के मन में यह स्वाभाविक प्रेरणा जाएत हुई।

१ कुक होर धारमिक सेख : साहिब सिंह, पृष्ट ४१

मैकालिफ का मत इसलिए अधिक ठीक प्रतीत होता है कि गुरुवाखी के संग्रह की भावना पहले से ही चली आ रही थी। सिक्खों की उत्तरोत्तर बढ़ती हुई शक्ति को देख कर गुरु अर्जुन देव को यह आवश्यक प्रतीत हुआ कि सभी वाणियाँ (ऊपरी वाणियों के सहित) एक जगह संग्रहीत की जायँ।

(२) द्रम्प के अनुसार गुरु-वाशियाँ एक स्थान पर नहीं थीं। वे यत्र-तत्र विखरी थीं। परन्तु मैकालिफ़ के अनुसार गुरु वाशियाँ गुरु अपनर-

दास जी के ज्येष्ठ पुत्र बाबा मोइन के पास मुरद्धित थीं।

इसमें भी मैकालिफ़ का मत ऋधिक समीचीन प्रतीत होता है। इसका कारण यह है कि गुरु नानकदेव के पश्चात् किसी अन्य गुरु ने 'गुरु प्रंथ साह्य' के सकलन तक (यानी सन् १६०४ है। तक) व्यापक और अकेली यात्रा नहीं की। अत: गुरु नानक की वािण्यों के अतिरिक्त अन्य गुरुओं की वािण्यों की विखरने की संभावना कम थी।

(३ ट्रम्प ने लिखा है कि गुरु ऋर्जुन देव ने यह भविष्यवासी कर दी थी कि ख्रव गुरु तेगवहादुर को छोड़कर अन्य गुरु वासी नहीं लिखेंगे,

परन्तु मैकालिफ़ ने इस बात की चर्चा नहीं की है।

इस न्थल पर भी द्रम्य का विचार युक्तियुक्त नहीं है । यह किम्बदन्तियों के सहारे लिखा प्रतीत होता है, वयोकि करतारपुर वाली 'गुढ़ प्रन्य साहिब' की प्रति देखने से यह बात गलत सिद्ध होती है। यही प्रति सबसे अधिक प्रामाखिक समभी जाती है। इस प्रति में प्रत्येक राग के अपन्त में कुछ स्थान अवश्य छोड़ा गया है, किन्तु यह स्थान नये विषय के लिए छोड़ा गया है। इसलिए नहीं कि रिक्त स्थानो की पृर्ति गुढ़ तेग बहादुर दारा की जाय।

श्रव मैकालिफ एवं साहिव सिंह जी के मतो की विवेचना की जायगी।
दोनों विद्वान् यहाँ तक तो सहमत प्रतीत होते हैं कि गुरु नानक देव, गुरु
श्रंगददेव, गुरु श्रमरवास, तीनों गुरुश्रों की वाशियाँ मुरज्ञित थीं। इस सम्बन्ध
में हमें साहब सिंह जी की यह सम्मित समीचीन ज्ञात होती है कि गुरु नानक
देव के ही मन में वाशियों के संग्रह की भावना जगी थी। इसका प्रमुख
कारण वही है कि गुरु नानक की धर्म-संस्थापना सोदेश्य थी। उसके पिंछे
सुधार की भावना थी। प्रत्येक धर्म-सुधारक श्रपनी वाशियों को मुरज्ञित
रखने की चेध्य करता है।

किन्तु दोनों विद्वानों में मौलिक अन्तर यह है कि एक के अनुसार तो गुब-वाशियाँ गुब-परम्परा में ही सुरज्ञित चली आ रही थीं और दूसरे के अनुसार वे वाशियाँ गुब अमरदास जी के ज्वेष्ठ पुत्र बाजा मोइन के पास गोइंदवाल (तहसील, तरनतारन, जिला अमृतसर) में थीं।

साहिब सिंह जी ने जिन तकों को उपस्थित किया है, उनमें से प्रमुख तकों की विवेचना नीचे को जा रही हैं। उनके अनुसार गुरु नानक देव के मन में ही वाणियों के संप्रह की भावना जगी थी और उसके लिए वे जागरूक भी थे। विद्वान् खेलक की यह बात सही भी मान ली जाय, तो भी वह सिद्ध नहीं हो पाता कि गुरुओं की वाशियाँ बाबा मोहन के पास क्यों नहीं पहुँची ? बाबा मोहन गुरु अमरदास जी के ज्येष्ठ पुत्र थे। बहुत संभव यह भी सकता है कि गुरु-गहो के सम्बन्ध में संवर्ष होने का अनुमान कर, उन्होंने किसी भी युक्ति से प्रथम तीन गुरुओं की वाशियों अपने अधिकार में कर ली हों।

प्रथम तीन गुरुश्रों की वाणियों में समानता होना तो स्वाभाविक है, क्योंकि साइब सिंह जी के अनुसार गुरु अमरदास जी तक तो सारी वाणियाँ उपस्थित ही थीं।

अब इस शंका का उठना त्वाभाविक है कि यदि तीन गुक्यों की वाशियाँ बाबा मोहन के पास पहुँच गई, तो चौथे गुरु रामदास जो की बाशी में समानता कैसे था गई? वाशियों के बाबा मोहन के पास पहुँचने पर भी समानता का होना कुछ अस्वाभाविक नहीं प्रतीत होता। कारण यह कि गुरु रामदास जी ६ वर्ष की ख्रल्य वय से ही गुरु अमरदास जी के सम्पर्क में आ गए थे। पूर्ववर्ती गुरुखों की रचनाओं के सुनते और पढ़ते रहने से उनकी वाशियों का स्मरण होना स्वाभाविक था। गुरु-वाशियों के बाबा मोहन के अधिकार से चले जाने पर भी, उनहें पर्यास मात्रा में वाशियों समरण हो सकती थी। अतः उनका प्रभाव गुरु रामदास जी द्वारा लिखित वाशी पर आसानी से पढ़ सकता था।

साहिब सिंह जी का ख्रान्तिम तर्क "जिस राब्द में बाबा मोहन की खुति समर्मी जा रही है, यह शब्द परमात्मा के गुर्गान के लिए प्रयुक्त हुन्ना है और उसमें केवल गुरु अकाल पुरुष की ही खुति हो सकती है।" भी बहुत युक्तियुक्त नहीं है। कार्या यह कि बाबा मोहन साधक ही नहीं, सिंद पुरुष थे। उनके अन्तर्गत अपूर्व आध्योतिमक शक्ति थी। वे रात-दिन परमात्मा के व्यान में निमन रहा करते थे। ऐसे ही भक्तों एवं उपासकों के लिए गुस्वासी में कहा गया है कि भक्त एवं भगवान् एक हैं। यथा—

ंनानक हार जन हरि इके होए हरि जपि हरि सेती रिलिया" ॥६॥१॥३॥ (वडहंसु, महला ४, पृष्ट ५६२)

एवं

"सो हरि जनु नाम धिन्नाहदा हरि हरिजनु इक समानि" रागु सोरठि, सलोक, महला ४, एष्ट ६५२

इसलिए बाबा मोहन की स्तुति चाटुकारिता नहीं प्रतीत होती, बल्कि ठीक ही है। अतिम यद पर ध्यान देने से—

''भोहन तूँ सुफलु फलिया सगु परवारे।''

श्चर्यात् "ऐ मोहन, त् अपने परिवार समेत फूलो-सलो"—से यहीं प्रतीत होता है कि उपर्युक्त पद बाबा मोहन के लिए कहा गया है। गुरु-वाली में परमात्मा की लुित किसी भी स्थल पर इस ढंग से नहीं को गई है। अतएव साहिब सिंह जी के मत में अभी विद्वानों के परीच्च की अधिक आवश्यकता है। अभी तक यह मत मान्य नहीं हो सका है।

## श्री गुरु ग्रंथ साहिब के वाणोकार

पिनकाट के अनुसार श्री गुरु ग्रंथ साहिब में ३००४ शब्द है और उनमें १५५७५ बन्द हैं। इनमें से ६२०४ बन्द, पाँचरें गुरु अर्जुन देव, 'महला ५, द्वारा, २६४६ बन्द आदि गुरु, नानक दें।, 'महला १. द्वारा, २५२२ बन्द तीसरे गुरु अमरदाम जी 'महला ३, द्वारा १७३० बन्द चौथे गुरु रामदाम, 'महला ४' द्वारा, १६६ बन्द नवम गुरु तेमबहादुर, 'महला ६' द्वारा, और ५७ बन्द द्वितीय गुरु अमरदेव, 'महला २' द्वारा रचे गण हैं। अविश्वष्ट बन्दों में से कवीर के बन्द सबसे अधिक हैं और मरदाना के सबसे कम।'

मुविधा के लिए ब्रन्थ साहब के रचिवताशी का कम इस प्रकार रखा जा सकता है--

(क) सिक्ख गुरु।

(म) भक्त-गण।

(ग । भट्ट-समुदा ।

(व) फुटकल वाग्गीकार।

(क) सिक्ल गुरु—(१) गुरु नानक देव (१४६६ ई०—१५३६ ई०—ये सिक्लों के छादि गुरु श्रार सिक्ल वर्म के संस्थानक हैं। इनका जन्म १४६६ ई० माना जाना है। इनका जन्मस्थान 'तालवंडी' श्रथवा 'ननकाना साहव' (पश्चिमी पाकिस्तान) है। वाल्यकाल से ही इनमें श्रपूर्व साधु वृत्ति थी। ये जन्मजात बिरागी, भक्त एवं शानी थे। धार्मिक सुधारकों की प्रवृत्ति भी वाल्यकाल से ही परिलाज्ञित होती थी। संसार के बद्ध जीवों के कल्यासार्थ इन्होंने विविध यात्राएँ कीं। कहते हैं कि गुरु नानक देव ने चीन, ब्रह्मा, लंका, श्रयव, मिस्र, तुर्किस्तान, स्त्री तुर्किस्तान, श्रीर श्रफ्गानिस्तान की यात्राएँ कीं। उन यात्राश्रों में इन्हों घोर कप्ट उटाना पढ़ा। पर ये अपने उद्देश्य से विचलित नहीं हुए। इन्होंने घूम घूम कर मानव-प्रेम, सेवा, त्याग, संयम श्रीर भगवद्भक्ति का संदेश दिया। इनका

१ जे॰ चार॰ ए॰ एस॰, भाग १८, कलकत्ता : फ्रेडरिक पिनकाट का लेखा।

व्यक्तित्व असाधारस्य था। इनमें पैगम्बर, दार्शानिक, राजयांगी, ग्रहस्य, त्यागी, धम-सुधारक, समाज-सुधारक, कवि, संगीतः देश-भक्त, विश्व-बन्धु सभी के गुरा उन्हृष्ट मात्रा में विद्यमान थे। इनकी सकल्य-शिक्त में अदितीय बल था। इनमें विचार-शक्ति और क्रिया-शक्ति का अपूर्व समजन्य था और विनोद-प्रियता भी क्ट-क्ट कर भरी थो। वहीं से बड़ी शिज्ञाएँ विनोद में दे दिया करते थे। ये करतारपुर में बस गए आर वही इन्होंने आदर्श समाज-व्यवस्था की। वहीं १५३६ ई० में 'ज्योती-ज्योति' में लीन हुए। श्री गुरु-प्रथ-साहिब में इनकी रचनाएँ ''महला १'' के नाम से सकलित हैं।

- (२) गुरु-शंगददेव (१५०४ ई०—१५५२ ई०) ये सिक्कों के दितीय गुरु ये। इनका जन्मस्थान "मसे दा सरां" (जिला फिरोजपुर) है। इनका जन्म १५०४ ई० हुआ में था। इनका पहले का नाम लहना' था। प्रारम्भ में ये दुगां के अपूर्व उपासक थे। परन्तु गुरु नानक देव के व्यक्तित्व ने इन्हें सुम्बक की भौति अपनी और खींच लिया। गुरु में इनकी अवार अदा और भक्ति थी। इनकी गुरु भक्ति से प्रसन्न होकर गुरु नानकदेव ने इन्हें 'अगद' नाम दिया। गुरु नानक देव ने इनकी गुरु भक्ति पर रीभ कर कहा था, "अब तुममें और मुक्तमें रंचमात्रभी अन्तर नहीं है। तुम मेरे अग से हा उत्पन्न हुए हो। इसीलिए आज से तुम्हारा नाम अगद पड़ा।" इनके आध्यात्मिक गुणों पर प्रसन्न होकर गुरु नानक देव ने १५३६ ई० करतार में इन्हें गुरु-गही प्रदान की। इन्होंने सिक्ख थम की संबंधित और शांकशाली बनाने के लिए निम्नलिखत उपाय प्रयोग में लाए—
- (ऋ) गुरुमुखी लिपि का प्रचलन किया। यह लिपि सिक्स जाति की पृथक् लिपि बन गई ऋाँर इसी लिपि में उनके सारे धार्मिक ग्रंथ लिखे गए।
- (श्रा) गुरु नानक देव के जीवन-संस्मरण एकत्र दरने का प्रयास किया।
- (इ) लंगर की प्रथा चलाई। इससे सेवा भाव और ऐक्य-भाव को बहुत बल प्राप्त हुआ।

त्रंत में १५५२ ई॰ में खहूर में वे त्रपनी देहलीला समात कर 'क्योती-ज्योति' में लान हुए। श्री गुरु प्रनथ साहव में इनकी वाश्यियाँ ''महला २'' के नाम सम्मिलित हैं।

- (३) गुरु अमरदास (१४७६ ई०—१५७४ई०) ये सिक्लों के तृतीय गुरु ये। इनका जन्म १४७६ ई० में "बासर के प्राम" (जिला अमृतसर) में हुआ था। पहले ये कहर वैष्ण्य ये। यह कहरतापूर्वक प्रति एकादशी का बन रखते ये। सन् १५२२ ई० से सन् १५४१ ई० तक, यानी लगमग १६ वर्ष तक, प्रति वर्ष हरिद्वार जाते थे। सन् १५४१ ई० में गुरु अमद देव के सम्पर्क में आए। इनका गुरु मिक्त बड़ी श्लाधनीय और अमुकरणीय रही। ये प्रतिदिन आधारात को गुरु अमद देव के स्नानार्थ जल ले आते थे। ये परम तितिखु और महान् वैराग्यवान् थे। जाति-गाँति की कहरता को शिथिल करने के लिए इन्होंने प्रत्येक दर्शनार्था के लिए यह नियम बना दिया कि गुरु-दर्शन के पूर्व सभी ब्यक्तियां के साथ पंगत में भोजन करना आवश्यक है। अकबर बादशाह इन्हें बहुत अधिक मानता था। इन्होंने अपनी देहलीला सन् १५७४ ई० में समान की। अन्य साहिय में इनकी रचनाएँ "महला ३" के नाम अंतर्गत है।
- (४) गुरु रामदास ( सन् १५३४ ई०-१५=१ ई० ) ये तिक्ली क चतुर्य गुरु हुए। इनका जन्म १५३४ ई० चूने मरडी (लाहीर) में हुआ था। इनका पहले नाम जेठा था। ब्रह्म वय ही में इनकी माता का देहान्त हो गया। सात वर्ष की वय में, इनके पिता भी चल बसे। ६ साल का श्रह्य वय ही में ये गुरु श्रमरदान जी की सेवा में उपस्थित हुए। सन् १५५३ इं० में शुरु श्रमस्दास जी की पुत्री "बीबो भानी" के साथ इनका विवाह हुआ। गुरु रामदास परम गुरुभक्त थे। गुरु श्रमस्दास जी के श्रादेशानुसार १५७० इं॰ में इन्होंने 'श्रमृतसर' बसाना प्रारम्भ किया। इन्हें १५७४ ईं॰ में 'गोइंद वाल' नामक स्थान में गुरु गद्दी प्राप्त हुई। ये गोइंदवाल छोड़कर अमृनसर में आकर रहने लगे। इनके तीन पुत्र थे। बाबा पृथ्वीचन्द्र इनके ज्येष्ठ पुत्र थे, जो १५५७ ई॰ में उत्पन्न हुए ये। इनके दूसरे पुत्र का नाम 'बाबा महादेव' था। उनका जन्म १५६० ई॰ में हुन्ना था। तीसरे पुत्र ऋर्जन देव थे। उनका जन्म १५६३ ई॰ में हुआ था। आगे चलकर यहा अर्जुन देव सिक्खीं के पाँचवें गुरु बने । गुरु रामदास १५०१ ई० में 'ज्योती-ज्योति' में लीन हए। श्री गुरु-ग्रंथ साहित में इनकी वाणियाँ, 'महला ४' के नाम से श्रंकित है।
- (४) गुरु अर्जुन देव (१५६३ ई० १६०६ ई०) में सिक्खों के पाँचवें गुरु थे। इनकी जन्म तिर्वि १५६३ ई० है श्रीर जनमस्थान गोइंदवाल।

११ वर्ष की अवस्था तक 'गोइंदवाल' में ही रहे । फिर १५७४ ई० में अपने पिता गुरु रामदास जी के साथ अमृतसर चले आए । १५८१ ई० में गोइंद-वाल में उन्हें गुरु गही प्रदान की गई । १५८१ ई० में अनृतसर चले आए । १५८५ ई० प्रसिद्ध गुरुद्धारा "इर-मिद्दर" की नींव पड़ी । गुरु अर्जुन देव ने १५६० ई० तरननारन और १५६३ ई० करतारपुर बसाया । सन् १५६५ ई० के जून महीने में हरगोविन्द जी का जन्म हुआ । आगे चल कर यही हरगोविन्द सिक्खों के छठे गुरु बने । गुरु अर्जुन देव ने अल्बन्त अम से 'श्री गुरु अंथ साहब' का संस्लान किया । सन् १६०४ ई० में इर मिद्दर में श्री गुरु अंथ साहब' का संस्लान किया । सन् १६०४ ई० में इर मिद्दर में श्री गुरु अंथ साहब की संस्थापना का गई, बाबा बुद्धा इसके अथम ग्रन्थी नियुक्त फिए गए ।

चन्दूशाह अपनी पुत्री का विवाह गुरु ऋर्जुन देव के तीसरे पुत्र (बाद में सिक्लों के छुठे गुरु हरगोदिन्द) के साथ करना चाहता था। पर गुरु अर्जन देव को यह विवाह मंजूर नहीं था। इसी कारण चन्द्रशाह गुरु अर्जुन देव का कटर राजु हो गया और गुरु अर्जुन देव के विरुद्ध पड़यंत्र करने लगा। इस पड़यंत्र में गुरु अर्जन देव के ज्येत भ्राता पृथ्वीचंद्र (प्रिथिया) श्रीर मुलही लाँ भी सम्मिनित ये। १६०५ ई० में अकबर बादशाह से भी गुरुप्रंथ साहित के विरुद्ध शिकायत की गई। परन्तु अक्बर ऐसे उदार शाहंशाह को उस पवित्र अन्य में कोई भी शिकायत की चीज नहीं मिली। इससे वह संतुष्ट हो गया। दिसन्बर, १६०५ ई० में श्रकबर का देहान्त हो गया श्रीर उसका उत्तराधिकारी जहाँगीर बना। श्रक्कार के समान जहाँगीर में सहदयता और उदारता नहीं थो। उसने गुरु अर्जन देव के ऊपर खुसरू की सहायता करने का बहाना बना कर राजद्रोह का आरोप लगाया। गुरु ऋर्जन देव लाहीर बुलाए गए। जहाँगीर ने गुरु ऋर्जन देव को लाहीर के हाकिम मुत्तज्ञा खाँ के हवाले किया। साथ ही यह भी निर्देश कर गया कि बह खुब कष्ट दे दे कर गुरु अर्जुन देव को मारे। मुर्चजा ली ने इस क्र कर्म के लिए गुर ऋर्जुन के शत्र चन्द्रशाह को नियुक्त किया। गुरु ऋर्जुन देव को कष्ट देने के लिए जिन जिन उपायों के प्रयोग किए गए, वे ऋत्यन्त इदय विदारक हैं। परन्तु गुरु अर्जुन देव ने उन कहीं की हँस हँस कर सहन किया श्रीर सिक्ख-धर्म की गीरव-रज्ञा के लिए गुरु श्रर्जन (मई, सन् १६०६ ई० में) शहीद हुए । श्री गुरुमंथ साहब को वर्तमान स्त देने का सारा श्रेय गुरु ऋर्जुन देव को ही है। प्रन्थ साहब में इन्हीं की रचनाएँ सबसे ऋषिक हैं श्रीर वे "महला पंजवाँ" के नाम से संग्रहीत है। .

इनके बाद के होने वाले तीन गुरुश्रो—छठे हरगोविन्द जी (११६५ ई॰—१६४४ ई॰), सातवें गुरु हर राय (१६३० ई॰—१६६१ ई॰) श्रीर श्राठवें गुरु हर किशन (१६५६—१६६४ ई॰) की कोई मो वाणी प्रन्थ-साहिब में नहीं है।

- (६) गुरु तेग बहादुर (१६२१ ई०-१६७ ई०) ये सिक्खों के नवें गुरु थे। श्रीर सिक्लों के छठे गुरु हरगोबिन्द जी के पुत्र थे। इनका जनम सन् १६२१ ई॰ में 'गुरु के महल' ( श्रमृतसर में ) में हुआ था। ये बाल्यकाल से हीं श्रत्यंत वैराग्यवान् थे । ग्रारम्भ से ही इनकी वृत्ति न्नाध्या-त्मिक थी। ये परम शान्त के और 'बकाला' नामक स्थान में अपना सारा समय परमात्म-चिन्तन में व्यतीत करते थे। श्राटवें गुरु, हरिकशन जी ने अपनी देहलीला समाप्त कर 'ज्योती ज्योति' में मिलते समय गुरु-नियुक्ति के सम्बन्ध में केवल इतना ही सकेत किया था - 'बाबा बकाले !' माखनशाह जी ने सच्चे गुरु तेम बहादुर जी का पता लगाया। गुरु तेम बहादुर जी को सन् १६६४ ई॰ 'बकाला' में गुरुगद्दी का उत्तरदायित्व सापा गना। सन् १६६६ ई॰ में पटना शहर में गोविन्दराय का जन्म हुआ। आगे चल कर यहां गोविन्दराय' सिक्लों के दशवें गुरु गोविन्द सिंह हुए । सन् १६७५ ई० में गुरु तेगबहादुर जी ने देश की कल्याण-भावना ऋौर धर्म-संस्थापना के निमित्त ऋपने की श्रीरंगजेब की प्रचएड धार्मिक देगाति की श्राहुति बनाया। ये हँसते-हँसते शहीद हए । इनकी वाणियाँ श्री गुरुप्रंथ साहित्र में "महला नन" के नाम से संगृहीत है।
- (७) गुरु गोविन्द सिंह (१६६६ ई०—१७०८ ई०) ये सिक्लों के दशवें और अनितम गुरु थे। इनका जन्म सन् १६६६ ई० में पटना (बिहार) में हुआ था। गुरु तेगबहादुर के शहीद होने के पश्चात् गुरु गोविन्द सिंह जी गुरु-गही के उत्तराधिकारी बने। इनकी संघटन-शिक्त अद्भुत थी। इन्होंने अपनी संघटन-शिक्त के आधार पर सिक्ल-जाति को अपूर्व शिक्तशाली जाति में परिश्वत कर दिया। अनंगमाल के पश्चात् गुरु गोविन्दसिंह जी के समान पंजाब में कोई भी राजनीतिक नेता नहीं हुआ। गुरु गोविन्दसिंह जी का समान पंजाब में कोई भी राजनीतिक नेता नहीं हुआ। गुरु गोविन्द सिंह जी धार्मिक नेता तो थे ही, साथ ही अपूर्व महान् राष्ट्रीय भी थे। इन्होंने जाति-प्रथा को मेट कर सभी सिक्लों को समान अधिकार दिया। सिक्लों के लिए सामूहिक उपासना की विधि बतायी। उन्हें 'अमृत छक्कनं' की महत्ता बताकर और उन सक्के लिए बाहरी एकता ( कंषी कु कुछ, केरा, कहा, ज़पाग ) में समानता

ला कर पंथ का निर्माण किया। किन्तु जिन लोगों की यह धारगा है कि केवल बाह्य साधनों के आधार पर ही, सिक्खों में पीक्य, शौर्य, साहस और बिलदान होने की भावना आ गई, वे भारी भूल-करते हैं। गुरु गोविन्दसिंह जी ने सिक्खों को त्रांतरिक शक्ति पदान की। इन्डोंने सिक्खों की बाह्य त्रीर ब्रान्तरिक दोनों ही प्रकार से ब्रमृत विलाया । इन्होंने ब्राध्यात्मिक उपदेशां द्वारा सिक्खों के व्यक्तिगत ब्राहमाव को नष्ट कर दिया। इन्होंने सिक्खों के सम्मुल सेवा, त्याग श्रीर राष्ट्र-प्रेन के श्र इतीय श्रादर्श रखे। इन्होंने भार-तीय साहित्य का इसलिए अनुवाद कराया कि पंजाब-निवासी भारतीय वीरी के त्यानभय ब्यादर्श को समर्के। साथ ही वे यह भी ब्रन्भव करें कि रावसाव पर रामाव की विजय अवस्यम्भावी है। इन्होंने अपने चारों पत्रों की बिल इस-लिए दी कि उनके सहस्रों पत्र स्नानन्द से जीवन-यापन कर सकें। वे जीवन-पर्यन्त श्रन्याय को मिटाने के लिए युद्ध करते रहे श्रीर 'सवा लाख' से 'एक' को जुक्ताते रहे। गुरु गोविन्द सिंह का नाम धर्म-सुधारकों में तो ऊपर है ही, राष्ट्र-उन्नायकों में भी इनका नाम ऋषगस्य है। गुरु गांविन्द सिंह जी ने गीता के प्रसप्त आदशों को पंजाब में फिर से जाएत किया। इन्होंने लोक और परलोक में तथा व्यवहार श्रीर श्रध्यात्म में श्रदितीय सामंजस्य स्थापित किया । इनका जीवन संघर्षमय, त्यागमय एवं सेवामय था । ये पूर्ण निष्काम कर्मयोगी थे। अन्त में ये दित्रण भारत के नदेड़ ( हैदराबाद, दित्रण ) नामक स्थान में अपनी देहलीला समाप्त कर 'च्योती-व्योति' में लीन हुए। इन्होंने गुरु गद्दी के लिए भीषण संवर्षों का श्रवुमान कर गुब्त्व का समस्त भार 'श्री गुरु ग्रंथ साहिब' में केन्द्रीभृत कर दिया। द्राप एवं मैकालिफ़, तेजसिंह और गंडा सिंह आदि विद्वान् प्रंथ में इनका रचित केवल एक 'दोहरा' मात्र मानते हैं :-

बकु होत्रा बधन छुटै, सभ किछु होत उपाइ।
नानक सभ किछु तुमरे हाथ में, तुम ही होत सहाइ॥
परन्तु शेरिलंह इस दोहरे को गुरु गोविन्द सिंह जी द्वारा रिचत नहीं
मानते। वे इसे गुरु तेगवहादुर द्वारा ही रिचत मानते हैं।

(ख) भक्तगर्म : श्री गुरु प्रंथ साहिब में गुरुश्रों की रचनात्र्यों के

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रंथ साहिब, एष्ठ १४२६

२. फिलासकी बाव सिविज़ड़म : होर्समह, पृष्ट ४३

ब्रतिरिक्त विभिन्न सम्प्रदाय के भक्तों की रचनाएँ मी संग्रहीत है। इन भक्त-कवियां में लगभग चार शताब्दियों के विचार गुन्धित हैं। ईसा की बारहवीं शताब्दी के मध्य से लेवर सीलहवीं शताब्दी के मध्य तक की विचारधारा इन भक्त कवियों में पायी जाती है। मैकालिफ प्रभृति विद्वान् इन भक्तों की संख्या १६ मानते हैं। फिन्तु ट्रम्प श्रीर गोकुलचन्द नारंग इनकी संख्या केवल १४ मानते हैं। दोनों ही विद्वान, भीराँबाई' श्रीर 'परमानंद' का नाम कोड़ देते हैं। मोराबाई का केवल एक पद भाई बन्नों के 'प्रनथ-साहब' की प्रति में है। किन्तु यह प्रामाशिक नहीं समका जाता। परमानंद का एक पद राग सारंग, १२५३ पृष्ठ पर है। हालांकि परमानंद का नाम अन्य भक्तों के नामों की भांति शीर्षक में नहीं दिया गया है। पद के अन्त में उनका नाम अवस्य मिलता है। भक्तों के नाम समय(नुकम से इस

 जयदेव : इनकी जन्मतिथि अज्ञात है । ईसा की बारहर्जी शताब्दी में इनकी जन्मतिथि मानी जाती है। यंडित परशुराम चतुर्वेदी के अनुसार इनका जनम-स्थान उड़ीसा खीर कर्म-स्थान बंगाल है। प्रसिद्ध 'गीत गोविन्द'

के रचियता ये ही भाने जाते हैं।

२. नामदेव : इनका जन्मस्थान बम्बई प्रान्त के सतारा जिले में माना जाता है। जन्मतिथि श्रजात है।

3. जिलोचन : ये नामदेव के समाकलीन माने जाते हैं। इनकी

जनमतिथि १२६७ ई० है स्त्रीर जनमभूमि बम्बई प्रान्त है।

 परमानन्द : इनकी अन्मतिथि अज्ञात है । पर जन्मभूमि बम्बई प्रान्त मानी जाती है।

सदना : इसका जन्मस्थान सिन्ध प्रान्त है । ये कसाई का ब्यवसाय

करते थे।

६, बेनी : इनकी जन्मतिथि तथा जन्मस्थान ग्रज्ञात है। पर मैकालिफ के अनुसार इनकी जन्मभृमि कदाचित् उत्तर भदेश ही है।

७. रामानस्द : ये काशी के प्रसिद्ध वैष्णुत धर्म के आचार्य थे। इन्होंने भक्ति की मन्दाकिनी उत्तर भारत में प्रवाहित की | ये उदार धार्मिक भावना से खोतपात थे। इनके शिष्यों की संख्या अनेक थी। इन्होंने भक्ति का मार्ग सबके जिए सलभ बनाया।

क्र धन्नाजाट : ये जाति के जाट थे । इनका जन्म १४१५ ईo

मेराजस्थान में हुन्ना था। 🔧 🗸

९. पीपा : इनकी जन्मतिथि १४२५ ई० मानी जाती है। इनका जन्मस्थान उत्तर प्रदेश है।

१०. सैन: ये जाति के नाई थे खीर बाँघवगढ़ (रीवाँ) के राजा के यहाँ सेवा-कार्य किया करते थे। ये रामानन्द जी के शिष्य भी थे।

११- कबीर: इनका जन्म १४५५ ई० में काशी में हुआ था। विधवा बाक्सणी के परित्यक्त पुत्र थे। नव विवाहित मुसलमान दर्धात नीक और नीमा ने इनका पालन-पोषण किया। रामानन्द जी के शिष्यों में इनका अवगर्य स्थान है। ये प्रसिद्ध सन्त और कान्तिकारी मुधारक, हुए।

१२. रवदास अथवा रविदास अथवा रैदास: ये भी रामानन्द जी के शिष्य थे। जाति के चमार ये और जूता गाँउने का व्यवसाय करते थे। ये कबीर के समकालीन ये और अल्पन्त शान्त भक्त थे।

१३. मीराँबाई: ये मेडता के रबसिंह की पुत्री थीं। १५०४ ई० के लगभग इनका जन्म हुआ था। इन्हें कृष्ण भक्ति में अनेक कष्ट उठाने पड़े। पर ये रंचपात्र भी विचलित नहीं हुई। वैसे तो से समुग्रोपसिका मानी जाती है। पर इन पर निर्मुणो प्रभाव भी बहुत अधिक है।

१४. फरीद : ये जाति के मुसलमान थे। इनका जन्मस्थान पश्चिमी पंजाब है।

१४, भीखन : संभवतः ये काकोरी के शेख भीकन ये। इनका देहावसान अकबर के १वांद शासन-काल में हुआ।

१६. सूरदास: ये 'स्रमागर' के रचिता 'स्रदास' से भिन्न स्रदास हैं । ये जाति के ब्राह्मस से ब्रॉर ब्रात्यधिक नुन्दर थे । इसी कारण ये 'स्रदास मदनमोहन' कहलाते थे ।

(ग) भट्ट-समुदाय: श्री गुर-अन्य साहित्र में कतिषय मही की रचनाएँ भी संग्रहीत है। उन्होंने प्रथम पाँच गुरुख्रों की स्तुति सबैया छुन्दों में की है। उनके नामों के सम्बन्ध में अनेक बद्धानों में मतभेद है। नामों की संख्या के बारे में भी मतभेद है। दूरप ने भट्टों के नामों की संख्या १५ बतलायी है। गोकुलचन्द नारंग ने दूरप की दी हुई नामावली की पुण्टि की है। मोहन सिंह जी ने केवल १२ नाम गिनाए है। साहित्र सिंह जी के मत से उनकी संख्या ११ है। शेरसिंह जी ने निम्नलिखित १७ नामों की सूची दी है।

१ मथुरा २ जालप, ३ बल्द, ४ हरिवंश, ५ टल्ह, ६ सल्ह, ७ जल्द,
 मल्ह, ६ कल्ह सहार, १० कल्ह, ११ जल्हन, १२ नल्ह, १३ कीरत, १४ दास, १६ गयंद, १६ सदरंग और १७ मिला,

यदि सभी विद्वानों द्वारा दी गई नामों की सूची एक स्थान पर रखी जाय तो उपर्युक्त १७ नामों के अतिरिक्त ५ नाम और बढ़ते हैं—

 १ सेवक, २ परमानन्द, ३ पारय, ४ नल्ह टाकुर, ५ गंगा ।
 मोहन सिंह जी ने १२ नामों की सूची दी है ! वे नाम निम्नलिखित : १ कल्ह, २ कीरत, ३ जालप, ४ मिखा, ५ भल्ह, ६ सल्ह, ७ कल्ह टाकुर, ८ नल्ह, ६ रद, १० दास, ११ मधुरा, १२ हरिवंश ।

(घ) फुट कलवासीकार: उपर्युक्त वास्तोकारों के श्रातिरिक्त सुन्दर, मरदाना, सत्ता श्रीर बलवंड भी हैं। सुन्दर का रामकलों का सद, मरदाना की वासी, श्रीर सत्ता तथा बलवंड की बार भी बन्य साहिब में संस्हीत हैं।

### श्री गुरु ग्रन्थ साहिव जी का भीतरी क्रम

श्री गुरु प्रनय साहित्र में वालियों का कम निम्नलिखित हैं :--

(क) जपुजी (१ पृष्ठ से ८ पृष्ठ तक) सिक्लों के खादि गुरु मानक द्वारा रचित है। जपुजी के प्रारम्भ में सिक्लों का मूल मंत्र १ ख्रोंकार से गुर प्रसादि तक है। इसमें ३८ पीडियाँ हैं। इसके प्रारम्भ ख्रीर ख्रम्त में एक एक सलोक हैं। श्री जपुजी प्रात काल पढ़ा जाता है।

(ख) सीद्रु (१ प्ट म से १० तक) में ५ शब्द हैं और दो रागों से लिये गए हैं—रागु आसा से और रागु गूजरी से। रागु आसा के ३ शब्द "महला १" के हैं और रागु गूजरी का १ शब्द "महला ४" का और दूसरा शब्द "महला ५" का है। इस प्रकार सोद्द में ५ शब्द हैं।

(ग) सो पुरान्तु (पृष्ठ १०-१२) में ४ शब्द । ये चारों शब्द ब्रासा रागु में हैं। उन चारों में १ शब्द "महला १" का है, २ शब्द "महला ४" के हैं ब्रीर १ शब्द "महला ५" का है। सोदर्श ब्रीर सोपुरखु रहिरास के भाग हैं। रहिरास का गाठ सिक्स लोग सार्थकाल करते हैं।

(व) सोहिला (पृष्ठ १२.१३) में ५ शब्द हैं। वे रागु गंउड़ो, रागु ब्रामा तथा रागु धनामरी में पाये जाते हैं।

'महला १'' के तीन शब्द हैं, एक ती रागु-गउड़ी दीपकी का, दूसरा रागु आसा का और तीसरा रागु धनासारी का है। ''

"महला ४ का एक शब्द है जो रागु गउड़ी-पूरवी में है और गउड़ी-पूरवी रागु में ही "महला ५" का भी एक शब्द है। इस प्रकार कुल ५ शब्द है।

सोहिला का पाठ रात में सोने से पहले किया जाता है

(ङ) इसके परचात् राग प्रारम्भ होते हैं (पृष्ठ १२-१३५३) आदि श्रो गुरु प्रत्य साहित के अन्त में रागों की एक सूची दी गई है, इसे "राग-माला" कहते हैं। यह "रागमाला" किसके द्वारा रची गई है, इस विषय में काफ़ी काफ़ी मतभेद रहा है। मैकालिफ़ के अनुसार "रागमाला" की सूची एक मुसलमान कवि (आलम कवि) द्वारा लिखी गई। उनका कथन है, "यह समक्त में नहीं आता कि यह "राजमौला" आदि श्री गुरुप्रन्य साहित में जोड़ कैसे दी गई। "" परन्तु शेरसिंह जी की सम्मति है यह "रागमाला" गुरु ऋर्जुन देव ही द्वारा लिखी गई और उन्होंने इसे "गुरु बन्ध साहिब जी" में स्थान दिया। "

''रागमाला'' दारा दी गई सूची के अनुसार ६ प्रधान राग है और उनकी ३० रागिनियाँ हैं और उनके युल ४८ पुत्र हैं। इस प्रकार सबका कोग ८४ है।

> "श्वसट राग डिन गाए, संगि रागर्न। दीस । सभै पुत्र रागन के, श्रटारह इस दीस ॥३॥

परन्तु गुरुष्ट्रों द्वारा उच्चरित वाशियों में से ८४ में से ३१ रागों के प्रयोग हुए हैं। वे राग निम्नलिखित हैं :---

१, सिरी समु । २. रागु माका। ३. समु गउदी ∤ ४. रागु ऋासा । ५. रागु गूजरी। ६, रागु देवगंथार्ग । ७, रागु बिहागहा । द, रागु वडहंसु। ६. रागु सोर्राट । १०. रागु धनासारी। ११. रागु जैतसिरी। १२. रागु टोडी । १३. रागु वैरादी। १४. रागु तिलंग । १६. रागु विलावल । १५ समु सही । १७, रागु गौड । १८. रागु रामकली। २०, रागु माली गउदा । १६, रागु नट नासइन। २२. रागु तुसारी। २१. सागु मारू। २४. रागु भैरउ। २३. रागु केदारा। २५. रागु वसंतु । २६. रागु सारंगु । २८, रागु कानङा। २७. रागु मलार । २६. रागु कलिश्रान । ३० रागु प्रभाती। ३१. रागु जैजावंती।

<sup>ा.</sup> दी सिक्स रिलीजन, भाग ३, मैकालिक, एन ६४-६५

२. फिलासफी मान् सिक्जिम, शेरसिंह, एष्ट ५३

३. आदि श्री गुरु साहिब, ध्य १४३०

परन्तु उपर्युक्त ३१ रागों के श्रातिरिक्त "श्रादि श्री गुरू प्रनथ साहिव" में किसी-किसी स्थान पर किसी शब्द में दो मिले रागों का प्रयोग हुआ है—

(१) गउड़ी-मामा।

(२) गउड़ी-दीपकी ।

(३) आसा-काफी। काफी (स्वतंत्र राग नहीं है। यह लय का एक रूप है)

(४) तिलंग-काफ्री।

(५) स्ही-काफी।

(६) सूडी-ललित ।

(७) विलावलु-गोंड़।

(=) मारू-काफ़ी।

(६) बसंतु-हिडोल ।

(१०) कलिग्रान-भोपाली।

(११) प्रभाती वमास ।

(१२) ग्रासा-ग्रासारी।

इस प्रकार ऊपर ३१ रागों के अतिरिक्त निःनलिखित ६ और रागों के प्रयोग हुए हैं। पर ये राग स्वतंत्र नहीं हैं। प्रधानता तो उसी राग की है, जो पहले प्रयुक्त है, जैसे सूधी-ललित में सूधी की हो प्रधानता है। गायन के लिए लखित का भी सहारा लिया गया है। जो छह नए राग है, वे निम्नलिखिन हैं:—

१. ललित ।

२. आसावरी।

३. हिंडोल।

४. भोपाली ।

प. विवास ।

६. दीपकी ।

धरः रागों के नाथ गुरुवाखी में कहीं कहीं "पर" शब्द का भी प्रयोग हुआ है। यह संगीतज्ञों के लिए गायन का संकेत है। समस्त श्री गुरु ग्रन्थ साहिब में १७ वरु के प्रयोग हैं।

- (च) रागों की समाप्ति के पश्चात् "आदि श्री गुरु अंथ साहित्र जी" का मोग है। द्रम्य के अनुसार भोग का अर्थ है 'उपसंदार' इसमें निम्नलिखित कम से वाखियाँ दर्ज हैं:—
  - (१) सलोक सहस-कृती, (महला १), सलोक ४, एन्ट, १३५३ पर।
  - (२) सलोक सहस-क्रती, (महला ५), सलोक ६७, प्रष्ट १३५३-१३६०।
  - (३) गाया, (महला ५), २४ बन्द, पृष्ठ १३६०-१३६१।
  - (४) फ़नहे, (महला ५), २३ वेद, एष्ट १३६१-१३६३।
  - (५) चउबोले (महला ५), बंद, पृष्ठ १३६३-१३६४
  - (६) सलोक, (भगत कबीर जीउ के), २४३ सलोक, पुष्ठ १३६४-

- (७) सलोक, (सेल फरीद के), १३० सलोक, पृष्ठ १३७७-१३८४।
- (८) सबैये खीमुख वाक्य (महला ५), २० सबैये, एष्ट १३८५-

(६) भट्टों के सबैये (विभिन्न भट्टों द्वारा, १२३ सबैयें) पृष्ठ १३८६-१४०६ ।

- (अ) गुरु नानक देव (महला पहिले) की स्तुति में १० सबैये।
- (श्रा) गुरु श्रंगद्देः (महला दूजे) की स्तुति में १० सबैये।
- (इ) गुरु श्रमस्दास (महला तीजे) की स्तुति में २२ सबैये।
- (ई) गुरु रामदास (महला चउये) की स्तुति में ६० सवैये।
- (उ) गुरु श्रर्जुनदेय (महला पंजर्वे) की स्तुति में २१ सबैये। इन सबका सःपूर्ण योग १२३ सबैये है।
- (१०) सलोक बारा ते वधीक (पृष्ठ १४१०-१४२६)

इसका नात्पर्य यह है कि वे सलोक इस स्थल पर श्रंकित है, जो बारों की पौड़ियों में लिखित होने से बचे थे। इनकी संख्या १५२ है:—

- (ग्र) सलोक (महला १ के) ३३।
- (ग्रा) सलोक (महला २ के) ६७।
- (इ) सलोक (महला ४ के) ३०।
- (ई) सलांक (महला ५ के) २२। सबका याग १५२ होता है।
- (११) सलोक (महला ६), गुरु तेगबहादुर के, पृष्ठ १४२६-१४२६ तक इनकी संख्या ५७ है।
- (१२) मुंदावर्णी, (महला ५), २ सलोक, १९०ठ १४२६।
- (१३) रागमाला—पृष्ठ १४२६-१४३०।

श्री गुरु-मन्थ माहिब जी के रागों में वाणी का कम

प्रत्येक राग में साधारणतया वाणियाँ निम्नतिखित कम ते रखी गई हैं—

- (श्र) सबद (शब्द)।
- (श्रा) श्रसटपदीशा (श्रष्टपदियाँ)।
- (इ) छंत (छन्द)।
- (ई) वार।
- (उ) श्रन्त में भक्तों ही, बाखी।

- (अ) सबद (शब्द): सबसे पहले गुढ नानक देव जी के (महला १), तत्पश्चात् अमरदास जी के (महला ३), फिर गुढ रामदास जी के (महला ४), फिर गुढ अर्जुन देव जी के (महला ५) सबद रखे गए हैं; गुढ अंगददेव (महला २) के सबद नहीं है। गुढ अंगददेव के केवल सलोक हैं, जो वारों की पौड़ियाँ के साथ दर्ज हैं। गुढ तेगबहादुर (महला ६) के सबद जिस राग में हैं, वे वहाँ कम से गुढ अर्जुनदेव (महला ५) के सबदों के पश्चात् रखे गए हैं।
- (आ) असटपदीआ (अष्टपदियाँ): शब्दों की समाप्ति के पश्चात् अष्टपदियाँ (असटपदोस्रा) रखी गई है। उनका क्रम भी सबदों के क्रम के समान ही हैं। गुरु तेगबहादुर (महला ६) की काई भी अष्टपदी नहीं है।
- (इ) छंत (छंद): ऋष्टपिदयों के पश्चात् छंत हैं। इनके रखने का भी वहां क्रम है, जो शब्दों एवं ऋष्टपिदयों का है।
- (ई) बारां (बारें): श्री गुरु ग्रंथ साहिब में २२ वारे हैं। इनमें २१ वारें तो गुरु ग्रंग की है। केवल १ वार सत्ता ग्रीर बलवंड की है। वार की प्रत्येक पौड़ी के साथ साधारणतया सलोक होते हैं। केवल दो ऐसी वारे हैं, बिनके साथ कोई भी सलोक नहीं है। सत्ता ग्रीर बलवंड की वार में ग्रीर रागु वसंतु की वार में सलोकों के प्रयोग नहीं हुए हैं।
- (उ) भक्तों की वाणी: गुरु ग्रंथ साहिव में ३१ रागों में से २२ रागों में भक्तों की वाणी है। वे २२ राग निम्नलिखित हैं:—

रागु सिरी, रागु गउड़ी, रागु आसा, राग् गूनरी, रागु सोरिठ, रागु धनासरी, रागु जैतिसिरी, रागु टोड़ी, रागु तिलंग, रागु सही, रागु विलावलु, रागु गौड़, रागु रामकली. रागु माली-गउड़ा, रागु मान, रागु केदारा, रागु मैरउ, रागु वसंतु, रागु सारंगु, रागु मलार, रागु कानड़ा, रागु प्रभाती।

<sup>1.</sup> वार : उस कविता को कहते हैं जिसमें किसी योदा के शौर्य की कोई प्रसिद्ध क्या कही जाती है। पंजाब में इनका उसी प्रकार प्रचार था, जैसे उत्तर प्रदेश में चाल्डखर का प्रचार है। ये रचताएँ वीर रस में होती थीं। इनका प्रचार जनता में बहुत खिक था। गुरु नानकदेव ने जनता में भिक्त के प्रचार के लिए वारों का प्रयोग किया।

राब्दों, श्रष्टपिदयों, छंतों श्रीर वारों के अतिरिक्त वास्तियों के श्रन्य संबोधन: शब्दों, श्रध्यदियों श्रीर वारों के श्रांतिरिक्त कुछ, रागों में कुछ वासियाँ खास खास नामों से सम्बोधित हैं। उनका कम इस प्रकार है:—

सिरी रागु में : 'पहरे' और 'वराजारा' नामक दं। नई वाशियाँ हैं 'पहले' का कम शब्दों और श्रष्टपदियां के बाद तथा छंनों के पहले हैं।

'वग्जारा' केवल महला ४, श्रायांत् गुरु रामदास ने । लखा है। इसका कम "छंतों" श्रोर "वारों" के बाच में है।

२. रागु माम : में दो नई वाश्विया है - 'बारहमाहा (बारह मासा) स्रोर 'दिनरैंगि'। ये दोना वाश्विया क्रमशः स्रप्टपदियों के बाद स्रायी हैं।

३. रागु गउड़ा: में 'करहले', 'बावन अक्लरों', 'मुलमनी' और 'खितो' नामक चार आंतिरिक्त वाियाँ हैं। 'करहले' की रचना, महला ४, अर्थात् गुरु रामदास जी ने की है। इसका स्थान महला ३, अर्थात् गुरु अमरदास की अध्यदियों के बाद में है। इसकी गयाना अध्यदियों में ही की भी जाती है। महला ६, अर्थात् गुरु अर्जुन देव जी ने 'बावन अक्लरीं' को रचना की है। इसमें ५७ सलोक और ५५ पौड़ियाँ हैं। ''बावन अक्लरीं' 'छंतों' के पश्चात् दर्ज हैं। 'मुलमनी' की भी रचना महला ५, अर्थात् गुरु अर्जुन देव जी ने की है। इसमें २४ सलोक और २४ अध्यदियां हैं और 'बावन अक्लरीं' के बाद ही रखीं गई है। 'थितीं' (तिथां) की रचना भी महला ५ ही ने की है। इसकी कम 'मुलमनी' और 'बारों' के मध्य में है, अर्थात् 'मुलमनी' के पश्चात् और 'वारों' के पहले है।

8. रागु स्नासाः में 'विरहड़े' स्त्रीर 'पटा' ये दो पृथक् वात्मयाँ हैं। विरहड़े की रचना महला ५, ने की है। इनकी संख्या तीन हैं। ये ऋष्यपदियों के बाद रखें गए हैं स्त्रीर ऋष्यपदियों में ही इनकी गम्मना भी की गई है। 'विरहड़े' की समाति के पश्चात् ही 'पटी' स्त्रा जाती है। पटियों की रचना महला १, स्रोर महता ३ द्वारा हुई है। महला १ की पटी में ३६ पीड़ियाँ हैं स्त्रीर महला ३ की पटी में १८ पीड़ियाँ।

४. रागु वडहंसु: में "वोडीश्रा" श्रोर 'श्रलाहणीशा' नामक दो पृथक वाशियाँ प्रयुक्त हुई हैं। 'वोडीश्रा' की रचना महला ४ द्वारा हुई है। महला ४ के छंत के पश्चात् ये रखी गई हैं श्रोर इनकी गणना भी छंतों में ही की गई है। 'श्रलाहणीश्रा' महला १ श्रीर महला ३ द्वारा रची गई हैं। इनका स्थान 'छोतों' ऋार 'वारों' के बीच में हैं, ऋथांत् 'छोत' की तमाप्ति के परचात् और 'वारों' के प्रारम्भ के पूर्व है।

६- रागु धनासिरी: में 'श्रारती' ही श्रातिरिक्त वाणी है। इसकी रचना महला १ ने की है श्रीर इसकी गणना शब्दों में की जाती है।

७. रागु सूही : में तीन खतिरिक्त बाखियाँ हैं--'कुचब्जी', की 'सुचब्जी', तथा 'गुण्यन्ती' । 'कुचब्जी' ख्रोर 'सुचब्जी' का रचना महला १ ने की है ख्रीर 'गुण्यन्ती' की रचना महला ५ ने । तीनी वाखियाँ ख्रास्टपदियों ख्रोर छंतों के बीच ने दर्ज हैं ।

म. रागु विलावलु : में दो वाशियाँ ऐसी हैं—एक तो "धिति" (ति थ) ख्रीर दूसरी "वारसत्" । धिति की रचना महला १ ने की है, वारसत की महला ३ ने । ये दोनों वाशियाँ कमशः अष्टपदियों के बाद ख्रीर खंतों के पूर्व रखी गयी हैं।

९ रागु रामकली: इस राग में चार वाि्यां ऐसी है, जो नण्नाम से प्रसिद्ध हे—'श्रानन्दु', 'सद' 'श्रांश्रंकार' श्रीर 'सिथ गोसिट (सिद्ध-गाष्टों)। 'श्रानन्दु' को रचना महला है ने की थी। कहते हैं कि यह वाि्यां महला है, अर्थात् गुरु असरदास जी अपने पोते ''श्रानन्द जी'' के जन्म के अवसर पर सन् १५५४ ई॰ में की थी। इसमें परमात्म चितन के अवर्धनीय श्रानन्द का वर्णन है। इसिए इस वाि्यां का नाम ही श्रानन्दु रखा गया। यह वाि्यां के किसा भा मंगल-कार्यं के अवसर पढ़ी जाती है। 'श्रानन्दु' में ४० पीडियां हैं। 'सद' वाि्यां बाि वाि्यां कमसः श्राटपदियों की समाप्ति के बाद ही रखी गई हैं। श्रात्रं श्रां की द्यां गां सिप्यां की रचना महला १ ने की थी। इसमें ५४ पीडियां हैं। श्रात्रं वाि्यां श्रां कार्य महत्वपूर्ण हैं। गुरु नानक द्वारा प्रदिवादित सिद्धान्तों का सुन्दर वर्षन चित्रण इन वाि्यां में

१. गुरु नानक देव और सिद्धों की गोष्टी "अचल बटाला" और "गोरल हटड़ी" नामक स्थानों में हुई थी। कहते हैं कि गुरु नानक देव जी का दीवान सजा हुआ था और सिद्धगण आकर आसन लगा कर बैठ गए। इसी समय परनोत्तर हुए। इस वाणी में टर्न्टी प्रश्नोत्तरों का सारांश है।

मिलता है। ये दोनों वार्गणयाँ कमशः छतों ग्र्यीर वारों के बीच में रखीं। गई है।

१० रामु माहः में नये नामों से प्रसिद्ध दो वाशियाँ है—पहली है अंजुलीश्चा (ऊंजिलयाँ) श्चीर दूसरी सोलहे। अंजुलीश्चा की रचना महला ५ ने की है, और यह अष्टपदियों के बाद रखी गई है। सोलहे की संख्या ६२ है। २२ महला १ द्वारा, २४ महला १ द्वारा, २४ महला १ द्वारा तथा १४ महला ५ द्वारा लिखे गए हैं। 'अंजुलीश्चा' की समाप्ति के पश्चात् ही दे दर्ज है।

११ रागु तुखारी : में केवल एक अतिरिक्त वार्ण है और वह है, "बारहमासा" इसकी रचना महला १ ने की है। इसकी गणना छतीं में की गई है।

# गुरु-ग्रंथ साहव में वर्णित राजनीतिक सामा-जिक और धार्मिक दशाएँ

किन्हीं विशेष परिस्थितियों में किसी भी धर्म विशेष की स्थापना होती है। इनके प्रत्यच्च उदाहरण बीद धर्म, जैन धर्म तथा वैष्ण्य धर्म हैं। अन्य धर्मों के मूल में भी तत्कालीन परिन्थितियों का ही विशेष हाय रहता है। युद्ध नानक देव जी के धर्म-संस्थापन में भी इन्हीं परिस्थितियों का ही मुख्य हाथ था। इनमें से मुख्य हैं—राजनीतिक, धार्मिक एवं साभाजिक परिस्थितियाँ। इन तीनों का स्वरूप तत्कालीन शासन की धर्मान्धना, सकीर्याता, असहि-ध्याता और क्रूरता के कारण विकृत हो चुका था।

राजनीतिक परिस्थिति

देश में मुसलमानों का राज्य पूर्ण रूप से स्थापित हो जुका था। उदार से उदार मुसलमान शासक में धर्मान्यता कृट कृट कर भरी थी। भाई गुरुदास जी की बारों में इस बात का संकेत मिलता है कि काजियों में रिश्वत का बोलबाला था। श्रादि श्री गुरुशंथ साहिब जी में गुरु नानक देव जी के रान्दों में तत्कालीन राजनीतिक परिस्थिति का अनुमान लगाया जा सकता है—

कित होई कुते सुदी चात्र होन्ना सुरदार । कुटु बोलि बोलि भटकणा चूका धरमु बीचार ॥ जिन जीवंदिचा पति नहीं मुहन्ना मंदी सोई । लिखिया होवै नानका करता सु होह २१११

श्रयांत् "किलयुग में ( इस बुरे समय में ) मनुष्य के मुल कुत्तों के समान हो गए हैं। वे मुरदा भन्नाण करते हैं। भूठ बोलने के रूप में सदैव मूँकते रहते हैं धर्म के सम्बन्ध में उनके सारे विचार समाप्त हो गए हैं। जिनमें जीवित रहते हुए प्रतिष्ठा नहीं है, मरने के पश्चात् उनकी श्रवश्य बुरी दशा

<sup>1.</sup> काजी होए रिश्वती : भाई गुरुदास की वार, बार 1, पौदी ३०

२, श्री गुरु प्रंथं साहिब : सारंग की दार महला 1, एन्ड 1२४२

होगी। जो कुछ भी भाग्य में लिखा होता है, वह अवस्य होता है। जो कक्त

(परमातमा ) करता है, वहीं होता है।"

गुरु नानक देव ने तत्कालीन राजाओं और उनके कर्मचारियों का चित्रण बड़ा भयायर किया है। उनका कथन है "राजा लोग सिंह हो गए हैं। उनके कर्मचारीगण कुत्तों के रूप में परिणत हो गए हैं,....... वे सब मनुष्यों का रक्त चारते हैं और उनका मांस-भन्नण करते हैं ।" इसी भाँति उन्होंने तत्कालीन राजनीतिक परिस्थिति का बड़ा ही मार्मिक चित्रण किया है—

किल कातां, राजे कासाई घरमु पंखु करि उडरिका । कृद्ध श्रमावस, सचु चंद्रमा दीसै नाही, कह चिह्निया ॥ इउ मालि विकुंनी होई । खाधेरै राहु न कोई ॥ विचि हउसै करि दुखु रोई । कहु नानक किनी विधि गति होई ॥

त्रयांत, "किल युग हुरे के तुत्त्य है, राजे कसाई के समान हो गए है, धर्म अपने पंखों पर उद गया है। (अब) सूठ रूपी अमानस्या का पावल्य है। सत्य रूपी चन्द्रमा दिखालायी ही नहीं पढ़ रहा है। पता नहीं, वह कहीं उदय हुआ है? में (पथ ढूंढ़ ढूंढ़) व्याकुल हो गई हूँ। अहंकार में कहीं भी मार्ग नहीं सुकायी पड़ता। अहंकार करने के कारण दुःख से रो रही हूँ। नानक कहते दें कि इस संसार से किस भौति मुक्ति हों?"

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब : वार मलार की, महला १, १८८ १२८८ ४ श्री गरु ग्रंथ साहिब : वार माम्फ, महला १, १८८ १४५

गले में रस्मियाँ पड़ी हुई हैं श्रीर उनकी मुक्ता-मालाएँ टूट टूट कर गिर रही हैं।"—

> जिन सिरि सोहिन परीक्षा माँगी पाइ संधूरू। से सिरि काती मुनीबन्हि गल विचि बावै धूड़ि॥ महला बंदर होरीबा हुणि वहणि न मिलन्ह हदूरि॥१॥

गरी खुहारे खांदीचा माणन्हि सेजड़ीचा । तिन्ह गल सिलका पाईचा, तुटन्हि मोतसरीचा । ॥३॥११॥

युद्ध के पिरिणामी पर भी गुरु नानक देव की पैनी हिण्ट गई है। उन्होंने कहा है—

> कहां सु खेल तबेला घोड़े, कहां मेरी सहनाई । कहां सु तेगबन्द, गाड़ेरिड, कहा सु लाल कवाई ॥ कहां सु आरसीया, मुंह बंके, ऐयै दिसहि नाहीर ॥१॥१२॥

श्रथांत् ''तुम्हारे वे सब खेल कहाँ चले गए ! तुम्हारे घोड़ों श्रौर श्रस्तबल का भी पता नहीं है तुम्हारी मेरियों श्रोर शहनाइयों की मधुर ध्वनि का भी पता नहीं है। तुम्हारी तलवारों की म्यानें, तुम्हारे रथ, तुम्हारी लाल वर्दियाँ, तुम्हारे दर्पण, तुम्हारे मुन्दर मुख कहाँ विलोन हो गए ! वे यहाँ तो कहीं भी नहीं दिखायी पढ़ रहे हैं।"

गुरु नानक देव बाबर के ब्राक्रमण ब्रीर भारतवर्ष की दुर्दशा से ब्रायनत द्रवीभृत हुए। मीधा प्रश्न उठता है कि ब्राखिर इन क्रूताब्रों का कारण क्या है ? इसका उत्तर यही है, "परमात्मा की इच्छा।" पर उनका पवित्र, सरल, सच्चा ब्रीर भावक हृदय ब्राय शि भावनाब्रों को व्यक्त करने से रोक न सका। वे साइस, धेर्य, निर्भयता ब्रीर हद्दता से परमात्मा से उसी भाति प्रश्न करते हैं, जिस भाति सरल बालक ब्रायने पिता से उसके किसी रहरसमय चरित्र का समायान चाहता है। गुरु नानक देव ग्रारच्य की ब्राइ में सारी बुराइयाँ ब्रीर अच्छा ह्याँ परमात्मा पर धांप कर ब्रायने नैतिक कर्चव्य

१, श्री गुरु मंथ साहिब, खासा, महला १, एष्ठ ४१७

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जासा, महला ३, एष्ठ ४१७

से मुक्ति नहीं पाना चाहते ये। उन्होंने श्रपना उत्तरदायित्व समभ कर पर-माला से इस भाँति प्रश्न किया -

सुरासान ससमाना कीचा हिंदुस्तानु हराहुआ। आपै दोसु न देई करता जसु करि सुगल चहाहुआ॥ एती मार पड़ें करलाणै तें की दरहु न आइआ॥॥॥ करता तु समना का सोई। जे सकता सकते कड मारे ता मनि रोसु न होई॥१॥ रहाउ॥ सकता सीहु मारे पै वगै ससमै सा पुरसाई ॥१॥५॥३६॥

स्रयांत् "बाबर ने खुरासान पर शासन किया, किन्तु उसे अपना समक्ष कर क्या रखा। उसने हिन्दुस्तान को (अपने आक्रमण से) भयभीत किया। क्यां (परमारमा) ने अपने ऊपर दोष न रख कर मुगलों को यम रूप का कर आक्रमण कराया। इतनी भारकाट हुई और इतनी कक्णा व्याप्त हुई, पर ऐ परमातमा क्या तुममें तनिक भी कक्णा उत्पन्न नहीं हुई १ ऐ कर्या, तृ सभी का है (किसी वर्ग विशेष अथवा जाति विशेष का नहीं है) कर्या, तृ सभी का है (किसी शक्तिशाली का इनन करता है, तो मन में कोष उत्पन्न नहीं होता। पर याँद शक्तिशाली सिंह निरपराध पशुओं के अपड पर आक्रमण करता है, तो स्वामी को कुछ तो पुरुषार्थ दिखलाना चाहिए।"

इस प्रकार भी गुक्यंथ साहब में आए हुए गुक्क नानक देव के पदों से स्पष्ट प्रतीत होता है कि भारतवर्ध की राजनीतिक अवस्था अत्यन्त शोच-नीय थी। पंजाब की दशा तो और भी चिन्य थी। पहले पहल यही प्रान्त जीता गया था। उसकी स्थिति दो शक्तिशाली मुस्लमानी राजधानियों— जीता गया था। उसकी स्थिति दो शक्तिशाली मुस्लमानी साम्राज्य पूर्ण रूपेश दिल्ली और काबुल के बीच में थी। वहाँ मुस्लमानी साम्राज्य पूर्ण रूपेश स्थापित हो चुका था। गुरु नानक के पदों से स्पष्ट प्रतीत होता है कि वह स्थापित हो चुका था। गुरु नानक के पदों से स्पष्ट प्रतीत होता है कि वह समय रक्तपात का सुग था। तलवार सदा गर्दनी पर लटकी रहती थाँ। आतंक समय रक्तपात का सुग था। तलवार सदा गर्दनी पर लटकी रहती थाँ। आतंक का साम्राज्य सारे देश में ब्याप्त था। कोई ऐसा नेता न था, जो राष्ट्र की समस्त बिखरी शक्तियों को एक सूत्र में पिरोकर अल्याचार का सामना कर सके।

<sup>়</sup> फिलासफी चावू सिक्खिज्म : शेर्रासह, एष्ट २३-२४

२ श्री गुरु प्रन्य साहिब, जासा, महला १, पृष्ठ ३६०

#### सामाजिक परिस्थिति

राजनीतिक धर्मान्धता का सामाजिक संघटन पर प्रभाव पढ़ना अवश्यम्भावी है। मुसलमान शासकों ने धर्म-परिवर्तन के कई अस्त्र निकाले, जिनमें यात्रा कर, तीर्थयात्रा कर, धार्मिक मेलों, उत्सवों और जुल्लों पर कठोर प्रति-बन्ध, नए मन्दिरों के निर्माण तथा जीर्ण-मन्दिरों के पुनस्दार पर रोक, हिन्दू-धर्म और समाज के नेताओं का दमन, मुसलमान होने पर बड़े बड़े पुरस्कार देने आदि मुख्य थे। इन्हीं अस्त्रों के द्वारा वे लोग हिन्दू-धर्म को सर्वथा मिटा देना चाहते थें ।

इन अत्याचारों का परिणाम तत्कालीन जनता पर बहुत अधिक पदा। हिन्दुओं का अनुदार वर्ग और भी अधिक अनुदार वन गया। वे अपनी क्षामाजिक स्थिति के रह्ण के प्रांत और भी अधिक उचेष्ट हो गए। इसका परिणाम हिन्दु-मात्र के लिए अस्थन्त भीषण सिद्ध हुआ। हिन्दुओं का एक वर्ग असिहिण्यु, अनुदार और संकीर्ण हो गया। अपने को विधर्मी प्रभावों से बचाना उसका उदेश्य हो गया। युग-धर्म, लोक धर्म से पराङ्मुख हो, बाह्याचारों, रुदिवों के कवच से अपने को मुर्राइत रखना यही उनका सबसे बड़ा प्रयास सिद्ध हुआ। उनकी यह पराङ्मुखता अन्य धर्मावलिन्यों तक ही सीमित नहीं रही, बल्कि अपने सहधिनयों के साथ भी व्यापक रूप में परिलाइत हुई। इसी कारण सामाजिक व्यवस्था अस्त-व्यस्त हो उठी।

हिन्दुन्नों का वर्णाश्रम धर्म कहने मात्र को रह गया। ब्राह्मण त्रपनी दैवी सम्पदा को त्याग कर, पालंडपूर्ण धर्म में रत हो गए। इसी प्रकार इतिसगण अपने स्वाभाविक शौर्य को त्याग कर अपनी भाषा और संस्कृति के प्रेम को त्थाग कर उदरपोषण के निमित्त अरबी-कारसी के अध्ययन में रत हुए। गुढ नानक देव ने इस परिस्थिति का बड़ा सुन्दर आभास दिया है—

अरबी त मीटिह नाक पकदि टगण कउसंसाद ॥ १॥ रहाउ ॥ आंट सेती नाकु पकदि स्भते तिनि लोग । मगर पाड़े कछु न स्कै पहु पदमु अलोग ॥२॥

३ इबोल्यूशन आव्द खालसा, भाग १ : इंदुभूषण बनर्जी, एटड ४३-४४

सर्वाम्ना त घरमु होदिया मखेड भाष्त्रिया गर्दी,
स्पाटि सम इक वरन होई घरम की गति रही ै ॥३॥६॥६॥६॥
प्रयांत्, '(ब्राह्मण्) ध्यान करने के लिए ग्रांखें तो वन्द करते हैं,
प्राण्याम करने के लिए नाक भी पकड़ते हैं, किन्तु संसार को उगने में
प्रवृत्त रहते हैं। ग्रंगुठे ग्रोर ग्रंगुलियों से नाक पकड़ कर यह दम्भ करते हैं
कि हमें तानों लोकों का शान है, किन्तु ग्रंपने पीछे की वस्तु भी न देख
सकते। यह कैसा पद्मासन है। इतियों ने भी ग्रंपना धम त्याग दिया है
श्रीर फ़ारसी ग्रादि भाषात्रों को प्रहण कर लिया है। इस प्रकार सारी स्थिट
में गुलाभी की एकता हो गई। धर्म का वास्तविक स्वरूप समाप्त सा हो
गया है।"

हिन्दू धर्म पर केवल मुसलमानों का ही अत्याचार नहीं था, बलिक हिन्दुओं का अत्याचार उससे भी अधिक था। शुद्रों का नीचतम वर्ण-समक्ता गया। उच्च वर्ण वालों ने उन्हें सारे अधिकारों से वंचित कर दिया। वेदों और शास्त्रों का अध्ययन उनके लिए त्याच्य बताया गया। अन्त्यजों की दशा तो और भी शोचनीय थी। वे मन्दिरों में देवताओं के दर्शन से भी बहिष्कृत किए गए। उनकी छाया के स्पर्श मात्र से उच्च वर्ष के हिंदुओं का शरीर अपवित्र हो जाता था। सिक्ल गुरुओं की वाशियों से यह बात मली भौति सिद्ध हो जाती है कि जाति-गत अभिमान उस समय अत्यधिक प्रवल था। गुरु नानक देव ने इसका संकेत इस भाँति किया है—

जाशहु जोति न पूछहु जाती धारी जाति न हे र ॥१॥ रहाउ ॥३॥ ग्रथांत्, "मनुष्य मात्र में स्थित परमात्मा की ज्योति ही को समकने की चेष्टा करो । जाति-पाँति के टंटे-बखेड़े में मत पड़ो । यह निश्चित समक लो कि ग्रामे (वर्ण-व्यवस्था ) के पूर्व कोई भी जाति-पाँति नहीं थी ।"

गुर अंगद देव ने जाति प्रथा की इस बुराई को ही दूर करने के लिए सामंजस्य स्थापित करने की चेष्टा की है। उनका कथन है, योगी गए दर्शन को ही धर्म समझते हैं। ब्राह्मणों का धार्म वेदों का पढ़ना और पढ़ाना समझा जाता है। इतियों का धर्म श्रुरवीरता और श्रूदों की सेवा है। इस प्रकार मेद-बुद्धि बालों के लिए प्रथक्-पृथक् दंग और प्रथक्-पृथक् सरीके

<sup>🤋</sup> श्री गुरु प्रेय साहिब, धनासरी, महला १ एष्ट ६६२-६३

२ श्री गुरु ब्रंथ साहिब, जन्मा, महला १, पृष्ठ ३४६

हैं। किन्तु तय्य तो यह है कि प्रत्येक मनुष्य में चारों वर्णों का समन्त्रित रूप होना चाहिए। प्रत्येक मनुष्य में किसी समय ब्राझग, किसी समय च्रित्रय, किसी समय श्रीर किसी समय श्रूद्र के होने चाहिए।"—

जोग सबदं गिज्ञान सबदं वेद सबदं बाहमणह। सत्री सबदं स्र सबदं प्राह्मतह।। सरब सबंद एक सबंद जेको जाणै भेउ। नानकु ताका दासु है सोइ निरंजनु देउ॥

जिस व्यक्ति ने जाति के इस समन्वित रूप को अपने में स्थापित कर लिया है, वही परमात्मा का वास्तविक रहस्य सममता है। गुरु श्रंगद देव जी ऐसे व्यक्ति को बहुत ही ऊँचा सममते हैं। उसे साज्ञात् परमात्मा ही सममते हैं श्रीर अपने को ऐसे व्यक्ति का दास कहने में भी नहीं हिचकते।

तीसरे गुढ श्रमरदास जी की वासी से यह भली भाँति स्पष्ट हो जाता है कि जाति-व्यवस्था का कितना मिथ्या श्रमिमान था। गुरु श्रमरदास जी ''भैरउ रागु'' में जाति के सम्बन्ध में श्रपने विचार निम्नलिखित ढंग से व्यक्त करते हैं—

"किसी भी ब्यक्ति को जाति का श्राभिमान नहीं करना चाहिए। कोई कहने मात्र से ब्राह्मण नहीं बन जाता। परम ब्रह्म का जिसने भी साह्मात्कार कर लिया है, वही ब्राह्मण है। मूर्जों, गॅवारों! जाति का श्राभिमान मत करो। इस प्रकार के श्राभिमान से श्रानेक विकारों की उत्पत्ति होती है। सभी कोई चार वर्णों की बातें करते हैं। किन्तु यह नहीं सममते कि चारो वर्णों की उत्पत्ति ब्रह्म से ही हुई है। ऐसी स्थिति में न कोई बड़ा कहा जा सकता है श्रीर न छोटा। स्थिट मात्र में एक ही मिट्टी विद्यमान है। कुम्हार उसी मिट्टी से नाना भाँति के बर्चन बनाता है। इसी प्रकार पंच तत्वी—श्राकार, वायु, श्राप्त, जल एवं पृथ्वी—से स्थिट के समस्त प्राणियों की रचना हुई है। अतः कीन कहा सकता है कि श्रमुक बड़ा है श्रमुक छोटा।"

जाति का गरख न करीश्चहु कोई। बद्यु बिन्दे सो बाहमणु होई॥१॥

<sup>1.</sup> श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, शासा, महला २, वार सलोका नालि सलोक भी, पृष्ठ ॥४६३

जाति का गरंचु न करि मृरख गवारा।
इसु गरंव ते चलिर बहुत विकास ॥१॥ रहाउ ॥
चारे वरन आली संभु कोई।
झहमु बिंदु ते सभ ओवित होई ॥२॥
माटी एक संगल संसारा!
बहु विधि भाँडे चेड़े कुंग्हारा॥३॥
पंच तनु मिलि देही का धाकारा।
चटि विध को करें बीचारा ॥४॥

मुसलमानों के शासन काल में भारतीय नारियों के उपर अस्वाचार तो चरम सीमा पर पहुँच गया। यह परम शोचनीय बात थी कि उनका सम्मान उनके परिवार में ही समाप्त हो गया। अमरत्व की साधना के सारे अधिकारों में वे बंचित कर दी गई थीं। उनका कोई निजी कमें ही न रह गया। वे आध्यात्मिक उत्तरदायित्व से हीन थी। उनका कोई म्अविकार भी न रह गया। वेदी, शास्त्रों का अध्ययन उनके लिए वर्जित था। यह परिचयां ही उनकी साधना था। और उसी में उन्हें सन्तोष करना पढ़ता था। वेदे उनकी साधना था। और उसी में उन्हें सन्तोष करना पढ़ता था। वेदे दुःख की बात तो यह है कि उनके सामाजिक स्तर को ऊँचा उटाने को कीन कहे वे उत्तरीचर तिरस्कार की वस्तु समझी जाने लगीं। लोग उनकी निन्दा करने में भी नहीं चुकते थे। गुरु नानक देव के एक पद से यह बात स्पष्ट रूप से शात हो जाती है कि लोगों की दृष्टि में सियों का स्थान मन्द था। किन्तु उन्होंने हिन्दू-जाति के उपेचित-नारी-समाज को गौरव के अगसन पर प्रतिब्दित करने की चेश्वा की—

मंदि जंगीएं मंदि निर्माएं मंदि मंगल वीत्राहु। मंदहु होवे दोसती मंदहु चलै राहु॥ भंदु मुक्रा भंदु भालीएं मंदि होवे बंघानु। सो किंद्र मंदा कालीएं जिनु जंगहि राजानु॥<sup>3</sup> श्रियांतु 'को के द्वारा ही हम सर्म में धारल किए जाने हैं झौर

इ. श्री गुरु अन्य साहिब, रागु भैरठ, महला ३ प्रष्ट ११२८

२. प्सेज़ इन सिक्लिज्म : तेजासिंह, प्रष्ट १२-१३,

३. श्री गुरु ब्रन्थ साहिंबी, त्रासा दी बार, महला 1, पृष्ट ४०३.

उसी से जन्म खेते हैं। उसी से हमारी मैंगनी होती है खीर उसी से विवाह होता है। खी से हमारी (जीवन-पर्यन्त की) मैंबी होती है। उसी से स्टिंड-कम चलता रहता है। एक खी के मर जाने पर दूसरी खी खोजनी पहती है। खी हमें सामाजिक बन्धन में रखती है। फिर हम उस खी को मंद क्यों कहें, जिससे महान् पुरुष जन्म सेते हैं ?"

#### धार्मिक-परिस्थिति

भारतवर्ष में राजनीति ब्रार समाज का मेरदण्ड धर्म ही रहा। यहाँ की राजनीतिक एवं सामाजिक-संबटन कभी धर्म-निरपेस नहों रहे हैं। गुरु नानक देव के समय में राजनीतिक एवं सामाजिक संकीर्णता एवं ब्रत्याचारों ब्रीर ब्रानाचारों का मूल कारण धार्मिक संकीर्णता थी। उस काल के हिन्दू एवं मुसलमान ब्रामे ब्रामे धर्म की उदार ब्रीर साईमीमिक मान्यताब्रों की भूल कर साम्प्रदायिकता के गड्डे में पड़े हुए थे। गुरु नानकदेव ने उसका सजीव चित्रण ब्राप्ने शिष्य, भाई लाजों से इस भाँति किया है—

सरमु घरमु दुइ इपि खलोए कूड किरे परवानु वे लालो ।

काजीया वामण की गिल थकी अगदु पड़े सैतानु वे लालो ॥

मुसलमानीया पहिंद कतेवा कसर मिंद करिंद खुदाइ वे लालो ॥

जाति सनाती होरि हिंदवाणीया पृष्ठि भी लेख जाड़ वे लालो ॥

खून के सोहिले गावीयहि नानक रनु काकंगु पाइ वे लालो ॥ १॥३॥५

ग्रुपांत, "ग्रुरे लालो, लड़ना ग्रीर धर्म —दोनों ही —संसार से बिदा
हो चुके हैं ग्रीर चारों ग्रोर फूठ का हो साम्राज्य है । काजियों ग्रीर बाह्यों

ने ग्रुपने कर्त्तब्य त्याग दिए हैं ग्रीर ग्रुव विवाइ शैतान करवाता है । मुसलमान खियों ग्रीर हिन्दु-खियों तथा ग्रुन्य ऊँची ग्रीर तीची खियाँ कध्य में पड़

कर परमात्मा का नाम ले रही हैं । नानक कहते हैं कि वे सब खूनी गीत
भा रही हैं ग्रीर केशर के स्थान पर रक्त पढ़ रहा है ।"

धर्म का वास्तविक रूप लोग भूले जा रहे थे। बाह्याडम्बरी का बोल-बाला या। बहुत से लोग तो भय से ब्रौर मुसलमानों को प्रसन्न करने के लिए कुरान इत्यादि पहते थे। मुसलमान मी "ब्रास्ती मजहब" को छोड़ रहे थे। गुरु नानक देव के ही शब्दों में सुनिये:—

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, तिलंग, मृहला १, एण ७२२-७२३.

गऊ विराहमणा कर करु लायहु गोबरि तरण न जाई। धोती टिका तै जपमाली धानु मलेड्रो साई।। श्रंतरि पूजा पदिहं कतेबा संजमु तुरका भाई।। होडीचे पासंडा ।।

तालार्यं यह कि ऐ समृद्धिशाली हिन्दुओं, एक छोर तो तुम लोग मुसलमानों का सासन सुदृढ़ बनाने के लिए गीओं छीर श्राह्मणों पर कर लगाते हो छीर दूसरी छोर गी के गोवर (श्रायांत् गी के गोवर छादि की गीरी, गर्भेश छादि की प्रतीक मूर्ति) के बल पर मुक्ति पाना चाहते हो। मला यह कैसे संभव हो सकता है ? धोती पहनते हो, टीका लगाते हो, गले में जप की माला धारण किए हो किन्तु धान्य तो ग्लेच्छों का ही खाते हो। (छपने संस्कारों के वसीभूत होकर) भीतर-भीतर तो पूजा करते हो किन्तु (मुसलमानों को प्रसन्न करने के लिए) बाहर कुरान छादि पहते हो छीर सारे छात्रस्थ तुरकों के समान करते हुए। इस पाखरड को छोड़ो, इससे कोई मी लाभ नहीं।

सारी धार्मिक कियाएँ दिखावा मात्र के लिए होती थी। धर्म-प्रदर्शन मात्र था। उस पर आचरण दुर्लम था। गुरु नानक देव ने ऐसे प्रदर्शनों का स्थान-स्थान पर संकेत किया है और इसकी निन्दा भी की है—

> पिंद पुसतक संधिया वादं। सिखं पूजिस बगुल समाथं। मुक्ति कूठ विभूखण सारं<sup>२</sup>॥

श्रधांत् "पुस्तकें पढ़ते हैं, संध्या करते हैं। किन्तु उस संध्या के वास्तिक रहस्य को नहीं समस्रते। पांडित्य-प्रदर्शन के निमत्त वाद-विवाद में रत रहते हैं। पाया की पूजा करते हैं और बगुले की भौति कुठी समाधि लगाते हैं। सबी समाधि के आनन्द से बहुत दूर हैं। दिखावा मात्र समाधि का दम्भ भरते हैं। मुख से कूठ बोल कर लोड़े के गहने की (सोने का) दिखाते हैं।" इन सब उहरखों से हम इस पर निष्कर्ष पहुँचते हैं कि धार्मिक प्रवृत्तियों में दम्भ और प्रदर्शन का बोलवाला या।

गुर नानक देव ने 'श्रासा दी वार' में कहा है ''हिन्दू मस्तिष्क

१ श्री गुरु प्रंय साहिय, श्रासा दी वार, महला १, १९ ४७१

२ श्री गुरु प्रथ साहिब, लासा भी बार, महला १, पृष्ट ४७०

मुसलमानों की संस्कृति की इतनी दासता स्वीकार कर लिए है कि वह जीवन के प्रत्येक चेत्र में मुसलमानों को श्रात्म समर्पण कर दिए हैं ।" वास्तव में मुसलमानों के बलात् धर्म-परिवर्त्तन एवं हिन्दुश्रों की मानसिक कमजोरी के कारण हिन्दुश्रों में बासाडम्बरों की प्रवलता श्रा गई थी।

भाई गुब्दास जी ने अपनी वारों में तत्कालीन धार्मिक परिस्थिति का इस प्रकार चित्रण किया है—"मुसलमानों में भी अनेक वेश चल पड़े हैं। कोई पीर है, तो कोई पैगम्बर और कोई और लिया। ठाकुरद्वारों को गिरा कर उनके स्थान में मस्जिदों का निर्माण किया गया है। गौ और गरीबों की हत्या करते हैं। इस मौति पृथ्वी के ऊपर पाप का विस्तार हो गया है।

इसी माँति हिन्दुओं की दशा का भी भाई गुक्दास जी ने वर्शन किया है। उनका कथन है— "संन्यासियों के दस सम्प्रदाय हैं और योगियों के बारह पंथ। जंगम और दिगम्बर आदि परस्पर कलह करते रहते हैं। बाह्यों में भी अनेक वर्ग हैं। शास्त्रों, वेदों एवं पुराणों में परस्पर संघर्ष चलता रहता है। तंत्र-मंत्र, रसायन और करामात का बोलबाला है। इस प्रकार सभी तमोगुख में रत हैं।

सारांश यह कि उस समय की राजनीतिक स्थिति की भयंकरता, सामाजिक व्यवस्था की ऋस्त व्यस्ताता एवं धार्मिक बाह्याइम्बरता तथा स्ट्रिक्स्तता के कारण देश विश्वमावस्था में था। देश में दो वर्ग बे—एक तो शासकों का और दूसरा शासितों का। दोनों की मानसिक ख्रवस्थाएँ पृथक् पृथक् थीं। शासकों में छहंभाव की प्रधानता छा गई थीं। उनकी छहमन्यता अपनी चरमसीमा को पहुँच चुकी थी। यह छहमन्यता इतनी बढ़ी हुई थी कि शासितों के राजनीतिक ख्रस्तित्व स्वीकार करने में भी कीन कहे, वे उनके धार्मिक और सामाजिक ख्रस्तित्व को भी स्वीकार करने में भी छपना छपमान समक्ते थे। दूसरी और शताब्दियों के ख्रत्याचार, ख्रपमान और राजनीतिक दासता के फलस्वरूप हिन्दू (शासित वर्ग) छपना शीर्य, ख्रास्म-गौरव और ख्रास-विश्वास को वैठे थे। धर्म का वास्तविक स्वरूप लुप्त सा हो गया था।

९ 'नील वसत्र से कपड़े पहिरे, तुरक पठाणी अमलु कीआ'— श्री गुरु मंथ साहिब जी, श्रासा दी वार, महला १, एए ४७० २ वारों माई गुरुदास जी, बार १, फीडी २०

## मध्यकालीन धर्म-सुधारकों में गुरु नानक देव का महत्व

यह कहना अनुपयुक्त न होगा कि तत्कालीन सामाजिक एवं धार्मिक परिस्थितियों को देखकर भी भारतीय धर्म-सुधारकों के मन में सुधार करने की कोई भावना नहीं उत्पन्न हुई। पन्द्रहवीं शतान्दी के उत्तराई एवं सोलहवीं शताब्दी के पूर्वार्द में प्रतिक्रिया की भावना बढ़े वेग के उत्पन्न हुई । सुधारकी का एक दल ऐसा उत्पन्न हुन्ना, जिसने धार्मिक न्त्रीर सामाजिक चेत्र में सधार करने का प्रयास किया । प्रसिद्ध इतिहासकार करिंघम ने अपने प्रसिद्ध ग्रंथ "सिक्खों के इतिहास" में लिखा है, "इस प्रकार सोलहवीं शताब्दी के प्रारम्भ में हिन्दु मस्तिष्क प्रगतिहीन श्रीर स्थिर न रह सका। मुसलमानों के संसर्ग से वह उद्देलित होकर परिवर्त्तित हो उठा स्त्रौर नवीन प्रगति के लिए उत्तेजित हो उठा । रामानन्द श्रीर गोरख ने धार्मिक एकता का उपदेश दिया । चैतन्य ने उस धर्म का प्रतिपादन किया, जिससे जातियाँ सामान्य स्तर पर आईं। कबीर ने मूर्त्तिपूजा का निगेध किया और अपना संदेश लोक-भाषा में मुनाया। बल्लभाचार्य जी ने ऋपनी शिक्ताऋं। में भक्ति ऋीर धर्म का सामंजस्य स्थापित किया। पर वे महान् सुधारक जीवन की ज्ञा-भंगरता से इतने श्रिधिक प्रभावित ये कि उनकी दृष्टि में समाजोदार का हिस्कीशा नगएय सा था। उनके प्रचार का लक्ष्य केवल ब्राह्मश-वर्ग के प्रभुत्व से खुटकारा दिलाना, मूर्तिंपूजा श्रीर बहुदेव की स्वूलता प्रदर्शित करना मात्र था। उन्होंने वैराग्यवान और शान्त पुरुषों का संगठन तो किया श्रीर श्रात्मानन्द की प्राप्ति के लिए श्रपना सर्वस्य त्याग दिया। पर श्रपने भाइयों को सामाजिक श्रीर धार्मिक बंधनों को तोइने का उपदेश न दे सके. जिससे ऐसे समाज का निर्माण हो, जो रुदियों एवं श्राडम्बरों से विहीन हो। उन्होंने श्रपने मतों में तर्क-वितर्क, बाद-विवाद पर तो विशेष बल दिया; पर ऐसे उपदेश नहीं दिये जो राष्ट्र निर्माण में बीजारोपण का कार्य कर सकें। यही कारण है कि उनके सम्प्रदाय विकसित न हुए और जहाँ के तहाँ ही रह गए 113

१ हिस्ट्री बाब्द सिक्ख्स : जे॰ डी॰ कनिंघम, पृष्ठ ३८

यदि इम उपर्युक्त सुधारकों की असफलता के कारणों का उल्लेख करें तो हमें प्रधानतया दो कारण दिखायी पड़ते हैं? ।

गुद नानक के पूर्व जितने भी धर्म-मुबार सम्बन्धी आन्दोलन हुए वे, वे प्रायः सभी साम्प्रदायिक वे और पारत्यरिक वाद-विवाद में रत वे। उदाहरखार्थ भी रामानन्द जी उत्तरी भारत के महान् सुधारक वे। उन्होंने ही
मिक्त-का मार्ग सर्व-मुलभ बनाया और साधारण जनता में यह भावना भरी—
'जाति-पाँति पूळी निह कोई। हरि का भजै सो हरि का होई॥'' उन्होंने
अवतारवाद को स्वीकार करके रामोपासना की प्रधा चलायी। इसका परिखाम यह हुआ कि साध्यदायिक अहमन्यता बढ़ी। साम्प्रदायिकता के कारण
ही गोस्वामी जुलासीदास ऐसे उन्न कोटि के भक्त की "विश्वनाथ की पुरी"
(काशी) ही वैरी हो गई। वैष्यवां, सैवां, साकों का पारस्परिक कलह घटने के
बजाय बढ़ता ही गया। रामानन्द जी के अनुयापी रुदियों और आखाचारी
के बन्धन से मुक्त न हो सके। उनके पहनने के वस्त्र विशेष ढंग के वे।
उनकी माला भी विशेष प्रकार की घी। वे किसी के स्पर्श से भय खाते ये
और सबसे पृथक रहते वे। रामानन्द जी द्वारा प्रचारित मत की यही दशा
हुई। वह विकसित होने के बजाय संकीण होता गया।

गोरखनाथ जो ने भी बाह्याचारों और प्रदर्शनों का उन्मूलन योग-किया के गुप्त साथनों द्वारा करना चाहा; परन्तु वे भी सम्प्रदाय के संकीर्य प्रभावों से मुक्त न हो सके। गोरखनाथ जी के धर्म में आगे चलकर बाह्याचार अपनी चरमसीमा को पहुँच गए। नाथ योगी सैकड़ों की संख्या में 'मेखला' संगी, सेली, गृद्री, खण्यर; कर्ण-सुद्रा, कोला आदि चिह्नों से युक्त, सैडकों, तीर्थ-स्थानों में धूमते हुए देखे जाने लगे भे इब्बन बत्ता नामक मिश्री पर्यटक जब भारत आया था, तो उसने इन योगियों को देखा था। उसने लिखा है कि उन योगियों के यस्त्र पैर तक लम्बे होते हैं। सारे शरीर में मभूत लगी होती है और तपस्या के कारण उनका वर्ण पीत हो गया होता है । उन योगियों का प्रभाव और आतंक सारी जनता पर छाया हुआ था।

१, ट्रांसकारमेशन चाव् सिनिसङम : गोकुलचंद नारंग, पृष्ट ३२-३३-३४

२. नाय-सम्प्रदाय : हजारीप्रसाद द्विवेदी, पृष्ट १४

३. नाथ-सम्बदाय : हजारीब्रसाद रहिंबेदी, पृथ्ठ १३

इन्नबत्ता का कथन है कि चमत्कार शाप्त करने की राक्ति शाप्त करने के इच्छुक बहुत से मुसलमान भी उनके पीछे लगे किरते हैं । परन्तु आगे चल कर उन योगियां की सारी साधनाएँ वस्त्र-वेश में सीमित हो गईं । श्री गुरु गंध साहिब जी सिद्ध-गोच्छी (गुरु नानक द्वारा रचित) तथा अन्य गुरुओं की बाखियों में गोरख-पंथियों की वेश-भूषा का मुन्दर चित्रण मिलता है। सारांश यह कि गोरख-पंथियों में वेश-भूषा का प्रचार अधिक हो गया तथा आंतरिक साधना में गौण-भाव आ गया। इसी प्रकार अन्य धार्मिक आन्दोन्तनों के प्रति भी थोड़ी या अधिक बातें कहीं जा सकतीं हैं। उन सभी अन्दोलनों के मूल में साम्प्रदायिकता निहित थी। सभी के अपने आचारात्मक और शह्म नियम वे और वे सब उनमें बुरी तरह जकड़े थे।

"इन श्रान्दोलनों से राष्ट्रीय उत्थान क्यों न हुआ ?"—इस प्रश्न का दूसरा कारण यह है कि प्रायः सभी सुधारक त्याग और वैराग्य को जीवन का चरम लक्ष्य मानते थे। एकाध इसके अपवाद अवश्य कहे जा सकते हैं, जैसे कि बल्लभाचार्य जी। श्री रामानन्द जी के अनुयायी वैरागियों के नामकरण से ही प्रतीत होता है कि वे लोग वैराग्य की साझात् प्रतिमूर्त्त थे। श्री गोरखनाथ के योगियों में त्याग आवश्यक अंग समका जाता था, हालाँकि उनके अनुयायी गृहस्थ भी थे। कबीर यद्यपि विवाहित थे, गृहस्थ जीवन व्यतीत करते थे, फिर भी वैराग्य पर जोर देते थे। सन्तों के त्याग के इस आदर्श ने लोगों में किंकर्तव्यावमूद्धता की भावना भर दी। लोक-संग्रह के निमित्त कर्म करने का आदर्श लोग भूल गए। लोग हाथों पर हाथ रख कर भाग्यवादी बन गए और काल, कर्म तथा भाग्य पर मिथ्या दोप आरोपित करने लगे। इस प्रकार इस अकर्मएयता से हमारे समाज का कर्म पंगु हो गया, जान चु-जान मात्र रह गया और भक्ति आडम्बर्युक्त हो गयी।

गुरु नानक देव क्रान्तिदर्शी, महान् देशमक्त, प्रचगड रूढ़ि-विरोधी एवं ऋद्भुत युग-पुरुष थे। इसके साथ ही उनके हृदय में वैराग्य और मिक्क की मंदाकिनो सदैव प्रमावित होती रहती थी तथा मस्तिष्क में विवक्त और ज्ञान का प्रचगड मार्चगड ऋहींनेश प्रकाशित रहता था। वे ऋपूर्व दूरदर्शी थे। उन्होंने स्पष्ट रूप से समक लिया कि वर्तमान परिस्थितियों में कीन सा धर्म भारत के लिए और वह भी विशेषतया पंजाब के लिए अयस्कर होगा।

<sup>1.</sup> नाथ-सम्प्रदाय : इजारीश्रसाद हि वेदी, पृष्ठ 14

इसी विचार से उन्होंने सिक्ख धर्म की संस्थापना की। यद्यपि मध्ययुग में भारतवर्ष में अनेक धर्म-सुधारक हुए, पर उन्हें वह सफलता नहीं प्राप्त हुई, जो गुरु नानक देव को प्राप्त हुई। किनंधम महोदय के इस कथन से हम अच्चराः सहमत हैं—"यह सुधार गुरु नानक के लिए अविशिष्ट था। उन्होंने आधार पर अपने के सच्चे सिद्धान्तों का स्क्ष्मता से साद्धारकार किया और ऐसे व्यापक पुधार अपने धर्म की नींव डाली, जिसके द्वारा गुरु गोविन्दसिंह ने अपने देशवासियों का मस्तिष्क नवीन राष्ट्रीयता से उन्होंनित कर दिया और उन सिद्धान्तों को व्यावहारिक रूप दिया कि छोटी और बड़ी जाति तथा उनके धर्म समान हैं। इसी भाँति राजनीतिक सुविधाओं की प्राप्ति में सभी की समानता है। इसी भाँति राजनीतिक सुविधाओं की प्राप्ति में सभी की समानता है।

इस प्रकार मध्ययुग के धर्म-सुधारकों गुढ नानक देव का विशिष्ट स्थान उन्हाने युग की नाको पहचानी और तदनुरूप उसका निदान किया। उन्होंने खूब संचि-समक कर सिक्स धर्म की संस्थापना की। सुमीते के लिए सिक्स-धर्म की विशेषताओं को दो भागों में विभाजित कर और उनके अध्ययन करने के उपरान्त गुढ नानक देव का महत्त्व आँका जा सकता है। वे विभाग निम्नलिखित हैं—(१) व्यावहारिक पद्य और (२) सैद्धान्तिक पद्य।

व्यावहारिक पक्ष

राथाकृष्णन् का कथन है कि प्रत्येक मौलिक धर्म-संस्थापक ग्रपती व्यक्तिगत, समाज गत तथा ऐतिहासिक परिस्थितियों के श्राकुरूप ही श्रपत्ने धार्मिक संदेश देता है। उप नानक द्वारा संस्थापित धर्म में हम उपर्युक्त कथन की श्रद्धरशः पुष्टि पाते हैं। हम पहले ही देख चुके हैं कि सिक्ख-धर्म की संस्थापना के पूर्व भारतवर्ष की राजनीतिक, सामाजिक एवं धार्मिक परिस्थितियों का क्या स्वरूप था। उत्तरी मारत में मध्ययुग में बहुत से धर्म-संस्थापन हुए, किन्तु विषम राजनीतिक परिस्थिति का चित्रस्थ किसी ने भी नहीं किया। किसी में भी यह प्रवृत्ति नहीं उत्पत्न हुई कि वह अपने श्राराध्य देव से यह प्रश्न कर सके।

नुरासान ससमाना कीमा हिन्दुसतानु दराह्मा।

१. हिस्ट्री आब द सिक्छ्स, क्रनिवम, पूछ ३८-३३

२. द हिन्दू व्यू ग्राम् लाइक, राधाकुष्य, प्रत्य २५

प्ती मार पई करलायों तें की दरदु न आह्या ।। १ ।५। १६। । अ। १६।। अतएव गुरु नानक के धर्म की सबसे बड़ी विशेषता यह है कि वह

निवृत्ति मूलक नहीं है, प्रवृत्ति-मूलक है।

इस धर्म की दूसरी विशेषता यह है कि इसने पाखरडों एवं बाह्याडम्बरों का खरडन किया है, चाहे वह हिन्दू-त्राह्मणों का हो, चाहे जैनों का हो, चाहे योगियों का हो चाहे मुल्लाओं अथवा काजियों का हो। धर्म के बारत-विक स्वरूप को त्याग कर लोग बाह्याडम्बरों के पीछे बुरी तरह से पड़ जाते हैं। ये ही बाह्याडम्बर लड़ाई-समझे संकीर्णता और असहिंश्णुता के कारख बन जाते हैं।

गुर नानक द्वारा संस्थापित सिक्ख धर्म की तीसरी विशेषता यह है कि उसमें सामाजिक कुरीतियों का बुरी तरह से खरडन किया है। जातिगत प्रथा समाज की सबसे बड़ी कमज़ोरी है। इससे सारा समाज विशृङ्कल हो जात। है। गुरु नानक देव ने इस कमज़ोरी को अनुभव करके ही कहा था—

जाराहु जोति न पूज्हु जाती जागे जाति न हेर ॥१॥ रहाउ ॥३॥

तात्पर्य यह कि परमात्मा की ज्योति ही समस्त प्राणियों में समको । स्रतएव जाति-सम्बन्धी प्रश्न मत करो, क्योंकि पहले किसो प्रकार की जाति-व्यवस्था नहीं थी।

इसी प्रकार उन्होंने हिन्दू-जाति को उपेक्तिता नारी समाज को फिर से प्रतिष्ठा एवं गौरव के आसन पर बैठावा । उन्होंने आसा को बार में स्त्रियों के सम्बन्ध में बहुत ऊँचे विचार प्रकट किए हैं । गुव नानक देव ने अपने धर्म में स्त्रियों के खोए हुए अधिकारों को बापस दिया । आध्यात्मिक साधनाओं और जीवन के अन्य चेत्रों में उसकी समानता पुरुषों से स्वीकार की गयी।

इस धर्म की चौथी विशेषता यह है कि इसकी परम्परा कम से कम दशवें गुढ़ गोकिन्द सिंह जी तक ऋत्यिक विकासोन्मुखी यी यदि कोई धार्मिक परम्परा विकसित नहीं होती, तो इसके ऋथं यह हैं कि इस परम्परा के ऋतु-यायी ऋाष्यात्मिक दृष्टि से मृत हो गए हैं। विस्त्व धर्म में विकासोन्मुखी

<sup>1.</sup> श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, रागु बासा, महला 1, एष्ठ ३६०

२. श्री गुरु प्रथ साहिब, रागु आसा, महला १, प्रष्ठ ३४१.

३. द हिन्दू ब्यू आब ,लाइफ : राधाकृष्णन्, पृथ्ठ २१

प्रवृत्ति उत्तरोत्तर बढ़ती गयी। उन्होंने धर्म के मूल सिद्धान्तों को तो पकड़े रखा, किन्तु बाह्याचारों अथवा धर्म के बाह्य रूपों में परिस्थितियों के अतु-कूल परिवर्त्त करते गए। इसी से यह धर्म इतना शक्तिशाली होता गया। यदि परिस्थितियों के अनुकूल इस धर्म के बाह्य रूपों में परिवर्तत न होते, तो यह भी कबीर-पंथ, दादू-पंथ अथवा रैदास-पंथ की भाँति एक सीमा में केन्द्री-भूत हो गया होता।

गुर नानक के धर्म की पाँचवीं विशेषता यह है कि उन्होंने मिक मार्ग को उसके दोषों से बचा रखा। मिक मार्ग के प्रधानतया तीन दोष है—पहला तो यह कि इच्टदेव के नाम-भेद के कारण पारस्परिक कगड़े हो जाया करते हैं। दूसरा दोष यह है कि श्रंध श्रद्धा के कारण लोग प्रायः इच्टदेवों की मर्जी पर इतने श्रिषक निर्मर हो जाते हैं कि व्यवहार में भी स्वावलम्बी बनना छोड़ कर एकट्म श्रालमी श्रीर निकम्मे से ही रहते हैं तथा श्रपनी कमजोरियों श्रीर श्रापत्तियों का दोष श्रपने श्रपने इच्टदेव के मन्ये मह कर चुप हो जाया करते हैं। तीसरा दोष यह है कि श्रन्थ-विश्वास का प्रबन्ध कभी-कभी इतना श्रिषक हो जाता है कि लोग दिम्भयों के चक्कर में पड़कर दु:ख भी खूब उटाते हैं। वीसरा दोष वे ने भक्ति के उपर्युक्त तीन दोषों को श्रत्यन्त सतर्कता से दूर किया।

पहले दोव को मिटाने के लिए तो उन्होंने यह उपाय किया कि परमात्मा को रूप और श्राकार की कीमा से परे माना। उन्होंने ऐसे इस्टदेव की कल्पना की जो 'श्रकाल मूर्त्तं' 'श्रजूनी' (श्रयोनि; श्रजन्मा), तथा 'सैमं' (स्वयंभू) हैं। दूसरे दोष को मिटाने के लिए गुरु नानक देव ने निवृत्ति मार्ग को त्याग कर प्रवृत्ति मार्ग को ग्रहण किया। तभी तो बाबर के श्राक्रमण की भयंकरता को देख कर श्रीर करणा से विगलित हो कर कर्त्ता से नानक देव प्रशन करते हैं —

एती मार पई करलाये तें की दरदु न आइआ ॥१॥५॥३१॥

त्रयांत् ऐ कर्ता-पुरुष भारतवर्ष पर इतनी मार पड़ी, पर तुम्हारा हृदय जरा भी नहीं द्रवीभूत हुन्ना। इसीलिए उन्होंने ऋपने मोज्ञ तथा लोक-कल्याग

१. तुलसी-दर्शन : बल्देव प्रसाद मिश्र, एष्ट ७३-८०

२. तुलसी-दर्शन : बल्देव प्रसाद मिश्र, पृष्ठ ८०

३. तुलसी-दर्शन : बल्देवप्रसाद मिश्र, एप्ट ८०.

के निमित्त हैवा-धर्म पर बल दिया है। गुढ़ नानक का प्रेम मीखिक न होकर सेवा-भावना से स्रोत-प्रोत है। जिस प्रेम में सेवा-भावना न होगी, वह वास्तविक प्रेम न होकर सहानुभूति मात्र रह जायगा। तीसरे दोव के परिहार के लिए उन्होंने बाह्याडम्बरों के त्याग श्रीर प्रेम-भक्ति पर स्राधिक बल दिया।

गुरु नानक द्वारा संस्थापित धर्म की छुठीं विशेषता यह है कि उन्होंने जनता की निराशाबादिता को दूर कर उसमें आशा, विश्वास और पौरुप की भावना जाएत की। इस प्रकार की शिक्षा का गुरु नानक देव ने खरहन किया कि मनुष्य पापी है और उसका इस जगत् में रहना अपराध और पाप है। उन्होंने निराशों में यह अमरत्व भावना भरी कि उसका शरीर परमात्मा के रहने का पवित्र स्थान है। इसीलिए इसे कष्ट देने की अपेक्षा परमात्मा की अनुपम देन समझ कर उपयुक्त ढंग से रखना चाहिए। पर इसके अर्थ यह कदापि नहीं कि उन्होंने शरीर को सब कुछ समझ खेने को कहा। इस सम्बन्ध में उनकी शिक्षा गीता के निम्नलिखित श्लोक के समान है—

युक्ताहार विहारस्य युक्तचेष्टस्य कर्मसु । युक्त स्वमावबोधस्य योगो भवति दु:खहा ॥१७॥ ऋष्याय ६॥

'यह दुखों का नाश करने वाला योग तो यथायोग ब्राहार ब्रीर विहार करने वाले का तथा कर्मों में यथायोग्य चेष्टा करने वाले का, योग्यता चेष्टा करने वाले का, यथायोग्य शयन करने वाले तथा जागने वाला का सिंद होता है।

गुर नानक की इन्हीं शिद्धान्त्रों का प्रभाव था कि उनके ऋनुयायियों ने राष्ट्र के निर्माण श्रीर राष्ट्र-सेवा में श्चनुपम योग दिया। उनके श्चनुयायी सिक्ख श्रपने 'श्रापा' को खोकर मानवता की सेवा के माध्यम द्वारा परमात्म-चिन्तन में पवृत्त हुए।

सिक्ख धर्म की सातवीं विशेषता यह है कि उसमें हिन्दू श्रीर मुसलमान दोनों ही धर्मों के बीच समन्वय स्थापित करने की चेष्टा की गई। गुरु नानक देव जानते ये कि हिन्दुश्रों-मुसलमानों के पारस्पारिक मनोमालिन्य को दूर करने के लिए सहज मार्ग यही है कि उन दोनों की श्रान्तरिक श्रच्छाइयों को प्रहण करके, उनके बाह्याडम्बरों को दूर करने की चेष्टा की जाय। कर्दााचित् पंजाब में हिन्दू-मुसलिम संवर्ष सबसे श्रिधिक था। इसीलिए उन्होंने जहाँ एक श्रोर सच्चे मुसलमान बनने की विधि बतायी वहाँ दूसरी ज्ञार यह भी बताया कि सचा ब्राह्म कीन है। उन्होंने यह भी बताया कि ब्राह्मणे का उनेऊ किस प्रकार का होना चाहिए ! बो ब्राह्मण जनेऊ धारण करके कर्ता और असन्तोष की आग में जल रहा है, वह ब्राह्मण नहीं है। सचा यशेपवीत की गाँठ है और सत्य ही उसकी पूरन है। बो ऐसे यशोपवीत को धारण करता है, वही सचा बनेऊ पहनता है। उ

इस धर्म की त्राठवीं विशेषता यह है कि यह निर्माणकारी प्रवृत्तियों से त्रोतमोत है। जो यह सममते हैं कि इसमें विध्वंसक प्रवृत्तियाँ हैं वे गुरु नानक देव के व्यक्तित्व को एकदम नहीं सममपाते हैं। उन्होंने किसी भी धर्म को बुरा नहीं कहा, बल्कि उसमें फैली हुई बुराइयों को बुरा कहा। उन्होंने इस बात को स्पष्ट कर दिया है कि जो व्यक्ति हिन्दू-मुसलमान दोनों धर्मों को एक सममता है, वही मर्मक हैं। उन्होंने हिन्दु श्रों ग्रीर मुसलमानों की निन्दा इसलिए नहीं की कि वे धर्म बुरे थे, बल्कि उनकी निन्दा इसलिए की कि वास्तिक्क मार्ग को भूलकर कुराह पर जा रहे थे। उन्होंने सुज्य होकर दोनों की क्रूरतान्त्रों की तीम श्रालोचना की! वे कहते हैं—"मनुष्य-मस्तक (मुसलमान) नमाज पढ़ते हैं श्रीर जुल्म की छुरी चलाने वाले (हिन्दू) जनेऊ धारण करते हैं। उनकी श्रालोचना का यही श्राराय प्रतीत होता है कि हिन्दू-मुसलमान श्रपनी कमजीरियों को सममें, उसे दूर कर श्रपने ग्रपने धर्मों का ठीक-ठीक पालन करें।

सिक्ल धर्म की श्रंतिम श्रीर नवीं विशेषता यह है कि इसमें सभी धर्मों के प्रवल व्यावहारिक पन्न अत्यन्त उदारता से संग्रहीत हैं। मुसलमानों के भाई-चारे श्रीर एकता का सिद्धान्त जितना इस धर्म में दिखलायी पड़ता है, उत्तना मारत के श्रन्य किसी भी धर्म में नहीं है। बौदों के श्रादि संगठन की

<sup>1.</sup> मिहर मसीति सिद्कु हकु हलाधु गुराखु आबि, श्री गुरु ग्रंथ साहिब, बार माफ की, सलोकु, महला १, १६१४०

२. सो ब्राह्मण जो ब्रह्म बीचार ... श्रादि तर सगले छल तार ॥ श्री गुरु प्रथ साहिब, धनासरी महला १, एष्ट ६६२

३. दहचा कपाह संतोख स्तु"अी गुरु ग्रंथ साहिब, बार सलोका नालि सलोक भो, महला १, एष्ट ४७१

थ. राहु दोवे इकु जाणै सोई सिकसी, वार माम की, महला १, प्रष्ट १४२

प. माणस न्यायो करहि निवाज । छुरी बगाइन तिन गिल ताग ॥ रागु न्यासा, महला १, एष्ठ ४७१

भावना से यह धर्म पूर्ण रूपेख व्याप्त है। इसी भाँति वैध्यावों की सेवा-भावना भी इस धर्म का प्रधान श्रंग है। गोरखनाथ श्रीर कवीर की जाति-प्रथा सम्बन्धी क्रान्तिकारी विचारों से भी यह धर्म श्रोतप्रोत है।

## सैद्धान्तिक पक्ष

श्रव संतेप में गुरु नानक देव के सैबान्तिक पश्च का सिहावलोकन किया जायगा। इसकी विस्तृत व्याख्या तो श्रगले श्रध्यायों में की जायगी। इस स्थल पर के बल संकेत मात्र किया जायगा। इस सम्बन्ध में यह बात स्पष्ट कर दी नाती है कि गुरु नानक देव तथा अन्य गुरुओं ने परमात्मा का साजात्कार किया और प्रत्यज्ञ अनुभूतियाँ प्राप्त कीं और उन्हीं अनुभूतियों को लोक भाषा में अभिव्यक्त किया। आंतरिक अनुभृतियाँ की एकता के सम्बन्ध में भिस ग्रंडरिहल' का यह कथन ग्रंखरशः सत्य प्रतीत होता है, 'कोई भी व्यक्ति समाई से यह बात नहीं कह सकता कि ब्राह्मण, स्फी ब्रौर ईसाई रहत्यवादियों में कोई महान अन्तर है। " अतएव गुरु नानक के उपदेश में वही अनुभति है, जो हिन्दुओं के प्रस्थानत्रयी (उपनिषद्, ब्रह्मसूत्र तथा श्री मद्भगबद्गीता) तथा मुखलमानों के कुरान श्रीर ईसाइयों के धार्मिक प्रन्य बाइबिल में मिलती है। वैज्ञासर अपरोच ज्ञान लेकर संसार में अवतीर्स होते हैं। इसी से उनकी वाणी में ऋद्भुत शक्ति होती है। गुरु नानक ने चरम छत्य परमात्मा की बताया श्रीर उस चरम सत्य की जनता के सम्मुल रखा। उस समय भारतवर्ष के दार्शनिक तो परमारमा का श्रव्यक्त स्वरूप मानते थे, किन्तु श्रपढ़ों के सम्मुख अनेक देवी-देवताओं की उपासना का स्वरूप था। र गुरु नानक देव ने परमात्मा को अञ्चक, निर्मुख स्वरूप में प्रतिब्टित किया आर साथ ही यह भी प्रयत्न किया कि यह सिद्धान्त सर्वप्राह्म हो।

उन्होंने ग्रंबतारबाद को खरडन कर एकेश्वरवाद का स्वरूप प्रतिष्ठित किया। परमात्मा के सम्बन्ध में गुरु नानक देव के विचार उपनिषदों को विचार धारा से साम्य रखते हैं। जीव, मनुष्य श्रीर श्रात्मा के सम्बन्ध में भी उनके निजी सिद्धान्त हैं। सिष्टिनिर्मांस परमात्मा ने श्रपने श्राप बिना किसी की सहायता के किया। सिष्ट रचना का समय गुरु नानक देव के श्रनुसार श्रिनिश्चत है। कहीं-कहीं सिष्ट श्रीर परमात्मा के बीच श्रिमिन्नता दिखलाय।

१. द हिन्दू ब्यू बाव लाइक, राषाकृष्णन्, एफ ३४

२. ट्रांसफारमेशन बाव सिविकाम : फोरवर्ड, जोगेन्द्र सिंह, एष्ट ३

है और यह बतलाया है कि परमात्मा स्वयं स्टिंग्ट बना है। गुरु नानक देव ने स्टिंग्ट को मिथ्या न मानकर सत्य माना है शौर माया को स्वतंत्र न मान कर परमात्मा के अर्थीन माना है। उनकी वासी में स्थान-स्थान पर उसके अति प्रबल स्वरूप का चित्रसा मिलता है। आध्यात्मिक रूपकों द्वारा माया की मोहिनी शांक्त का चित्रसा किया है। अत में माया से तरने के लिए विविध उपाय भी बतलाए हैं।

गुरु नानक देव ने ग्रहंकार श्रीर देतवाद का विशद चित्रण किया है। ऋहंकार के विविध स्वरूपों तथा इसके होने वाले परिग्रामों की श्रोर उनको व्यापक दृष्टि पदी है। उन्होंने ग्रहंकार-नाश के विविध उपायों को भी बतलाया है। श्रहंकार और मन का क्या सम्बन्ध है, इसे भी वे भूले नहीं हैं। मन के विविध स्वरूप, उसकी प्रबलता और चंचलता का वर्णन किया है ऋौर साथ ही यह भी बतलाया है कि यह कैसे वशीभूत होता है। उन्होंने परमात्मा-प्राप्ति ही जीवन का परम लक्ष्य माना है श्रीर उसकी प्राप्ति में कर्म मार्ग, ज्ञानमार्ग तथा भक्तिमार्ग की सार्थकता बतलागी है। गुरु नानक द्वारा निरूपित कमें मार्ग, योग मार्ग तथा ज्ञानमार्ग भक्ति के ही ऋषीन बताए गए हैं। गुरु नानक देव का योग इटयोग से सर्वथा भिन्न है। उन्होंने उस योग को राजयोग की संज्ञा दी है। उनके इस योग में ज्ञानयोग, भक्तियोग तथा कर्मयांग का विचित्र समन्वय है। गृह नानक देव की ज्ञानयांग के प्रति पूरी श्रास्था है। यत्र-तत्र इसकी व्याख्या भी मिलती है। श्रद्धैतबाद भी रियांत ही जान है, चाहे उसकी प्राप्ति का जो भी माध्यम हो। इस श्रद्धैता-वस्था को सिद्ध करने के लिए गुरु नानक देव ने कहीं-कहीं बीव और ब्रह्म की एकता मानी है, हालांकि व्यावहारिक द्रांध्य से वे जीव को परमातमा से भिज मानते हैं। इसी भाँति उन्होंने ब्रह्म और सांध्ट की भी एकता स्थापित की है। ज्ञान-प्राप्ति के साधनों का भी उल्लेख मिलता है।

गुर नानक देव ने भिक्तमार्ग पर सबसे अधिक बल दिया है। भिक्त की अवाध मन्दाकिनी उनके प्रत्येक पद में प्रवाहित हुई है। उनका सारा जीवन ही भिक्तमय था। उन्होंने वैधी भिक्त और रागान्मिका भिक्त में अंतिम भिक्त को प्रधानता दी। वैधी भिक्त आडम्बरों में वैध जाती है, इससे उसमें संकीर्णता तथा सम्प्रदायिकता आ जाती है। गुरु नानक देव ने रागा-तिमकता भिक्त अथवा प्रेमा भिक्त के स्वरूप और लच्चणों को भी बतलाया है। इस भिक्त के विविध प्रकार तथा उपकरसों की भी चर्चा की गई है।

## परमात्मा

सृष्टि में अनेक धर्म हैं। अधिकांश धर्मों में परम तत्व परमात्मा को स्वीकार किया गया है। परमात्मा के अस्तित्व को सिद्ध करने के लिए धर्म- संस्थापकों और दार्शनिकों ने तर्क-वितर्क, प्रमाण, हष्टान्त आदि का सहारा लिया है। किन्तु गुरु नानक एवं अन्य गुरु परम श्रद्धालु थे। वे तर्क-वितर्क के आधार पर परमात्मा के अस्तित्व को नहीं सिद्ध करना चाहते थे। उन्हें यह खरहन-मरहन वाली प्रणाली अभीष्ट भी नहीं थी। गुरुओं को तो परमात्म-तत्व की साद्यात् अनुभूति होती थी। उन्हें सर्वत्र परमात्मा के दर्शन होते थे—

जह जह देखा तह तह सोई ।।६॥३॥ उनका परमाःमा तो प्रत्यच्च है। प्रत्यच्च के लिए प्रमाण की क्या आवश्यकता है ! क्या सूर्य कहीं दीपक से देखा जा सकता है !

चेद कतेब संसार हभाई बाहरा । नानक का पातिसाहु दिसै जाहरा । ॥४॥३॥१०५॥।

नानक का पातशाह (परमात्मा) तो वेद, कुरान, संसार तथा अन्य सभी से पर है। वह प्रत्यज्ञ है। ऐसे प्रत्यज्ञ के लिए भला प्रमाशों की क्या आवश्यकता है ! हाँ, यह बात अवश्य है कि जो आँखें प्रियतम (परमात्मा) का दर्शन करती हैं, वे आँखें कुछ दूसरी ही होती हैं—

नानक से अखदी आं विश्वनि जिनी दिसदो मा पिरी ।

इसीलिए तो श्रीमद्भगवदगीता में दिव्य दृष्टि की महत्ता की छोर

न तु मां शक्यसे द्रष्टुमनेनैव स्वचचुषा। दिग्यं ददामि ते चचु: परय मे योगमैरवरम् ॥८॥अष्याय ११॥ अर्थात् (हे अर्जुन) त् मुक्त विश्वरूपधारी परमेरवर को अपने इन

१. गुरु प्रन्य साहिब, प्रभाती, श्रसटपदीचा, महला ५, पृष्ठ १३४३

२. गुरु प्रन्य साहिब, बासा, महला ५, पृष्ट ३३७

३ गुरु प्रथ साहिब, रीगु बढहंस, महला ५, प्रष्ठ ५७७

प्राकृतिक नेत्रों से नहीं देख सकेगा। जिन दिन्य नेत्रों द्वारा त् मुक्ते देख सकेगा, (मैं) तुम्हें देता हूँ। उन दिन्य नेत्रों के द्वारा त् मुक्त ईश्वर के ऐश्वर्य और योग-सामर्थ्य को देख।

तर्क के द्वारा अनुभूति होना अत्यन्त असंभव है। परमात्मा की

अनुमृति में श्रदात्मक भावना का बहुत बड़ा महत्व है।

गुरु नानक देव ने अपने मूलमंत्र तथा बीजमंत्र में परमात्मा के स्वरूप की इस भाँति व्याख्या की है।

"१ श्रोंकार सतिनामु करता पुरखु निरभउ निरवैद सकाल म्राठि

अजूनी सैमं गुर प्रसादि <sup>1</sup> ।"

मोहन सिंह जी ने इस मूलमंत्र की व्याख्या इस दंग से की है-

"वह एक है, शब्द अथवा वाणी है और इसी द्वारा सिष्ट रचता है। वह सत्य है, नाम है। उसके अस्तित्व का बाचक नाम केवल सत्य है और शेष जितने नाम हैं, उसके गुणों केवाचक हैं। उसके प्रत्यत्व गुण (Positive) ये हैं: कर्तार है, पुरियों का निर्माण करके उनके बीच निवास करने वाला है। महान् पौरुष और महान् राक्तियुक्त है। समस्त राक्तियों का स्वामी है।" परमात्मा के निषेधात्मक गुण (Negative) हैं—'वह भय से रहित है, वैर से रहित है, मूर्तिमान् है, काल से रहित है, योनि के अंतगत नहीं आता। जिपुरी से परे है। इस प्रकार प्रत्यन्न गुणों से प्रारम्भ करके फिर प्रत्यन्न गुणों में अन्तर करते हैं—

वह स्वयंभू (अपने आप होने वाला) है । वह प्राप्त होने वाला है और

उसकी प्राप्ति गुरू की कृपा से होती है?।"

बास्तव में बीजमंत्र अथवा मूलमंत्र का अत्यधिक मूल्य है। यदि इम गुरु अन्य साहिद को इसी बीजमंत्र का माध्य कहें, तो कुछ अनुपयुक्त न होगा।

अब बीजमंत्र के पृथक्-पृथक् शब्दों का विवेचन किया जायगा।

१ सिक्बों का मूलमन्न, गुरु प्रन्थ साहिब, एष्ट १

प्रत्येक सिक्ख को दोक्षित होते समय तथा अमृतपान करते समय डप यु क मंत्र पाँच बार आवृत्ति करती पदती है।

२ पंताबी साला विगिन्नान घते गुःमति गिन्नान, मोहनसिंह, प्रष्ट २९, २२, २३

"१" परमात्मा को "१" कहा गया है। वास्तव में इस "१" का बहुत बड़ा महत्व है। ग्रांच्यवादियों का द्वेत सिद्धान्त—प्रकृति श्रीर पुरुप—गुरुश्रों को मान्य नहीं है। वह परमात्मा प्रकृति से सर्वथा परे है। गुरुश्रों द्वारा विण्त यह एक सर्वव्यापी श्रव्यक्त श्रीर श्रमृततत्व है। यही "१" चरश्राचर मृत्व है। यदि हम वेदान्त की दिष्ट से देखें, तो परब्रह्म श्रद्धर ही "एक" है" उसका कभी नारा नहीं होता। गुरुश्रों द्वारा प्रयुक्त परमात्मा के लिए "१" शब्द का प्रयोग प्रकृति से परे परब्रह्म का स्वरूप दिखलाने के लिए किया गया है। वह "१" श्रमम है, श्रगोचर है।

श्वगम श्रगोचरु श्रनाथु श्रजोनी गुरमति एकै जानिया ॥ (सारंग, महला १)

उपर्युक्त बाणी पर विचार करने से स्पष्ट प्रतीत होता है कि वह "१" अगम है ख्रीर इन्द्रियों के गोचर नहीं है।

उपनिषदों में भी परमात्मा की एकता का प्रतिपादन हुआ है। कठो-पनिषद् और वृहदारस्यकोर्पानपद् के अनुसार एक परमात्मा को छोड़कर किसी भी नानात्व की गुंजाइश नहीं—''नेह नानास्ति किचन'।'' छान्दो-ग्योपनिषद् के अनुसार एक परमात्मा के अतिरिक्त कोई दूसरी बन्तु है ही नहीं—''एकमेबाद्वितीयम्''

श्चोंकार—धीजमंत्र में परमात्मा ुंका गुण-वाचक दूसरा शब्द है "श्चोंकार"। वास्तव में गुरु मंथ साहिव में 'एकंकार' श्चीर 'श्चोश्चंकार' एक ही हैं। 'एकंकार' में एक विशेषण श्चिक लगाया गया है।

''हरि जी सदाधिबाइ तूं गुरमुखि एकंकार ।'' (सिरी रागु, महला ३) तथा ''बनिक भौति होइ पसरिबा नानक एकंकार ।'' (गउड़ी थिती, महला ५

गुरु नानक देव का 'ग्रांकार' परमात्मा का ठीक इसी माँति प्रतीक है, जिस माँति पतंजिल के योगस्व में परमात्मा का वाचक शब्द प्रस्व (ग्रांकार) माना जाता है। गुरु अर्जुन देव ने सारी स्टिट की रचना आंकार से ही मानी है—

बृहदारच्यकोपनिपद् श्रध्याय ४, ब्राह्मख ४, तथा मत्र १६ श्रीर
 कटोपनिपद् श्रध्याय २, वर्ज्जी ६, मंत्र ११

"वृक्कार एक पासारा, एके अपर अपारा।"

(रागु विलावलु, सहसा ५)

छान्दोग्योपनिषद् में भी श्रोंकार का ही सारा विस्तार माना गया है। जिस प्रकार पत्ते की नसों से सम्पूर्ण पत्ते, पत्तों के अवयव समूह श्रामुदिक श्रामांत् व्याम रहते हैं, इसी भाँति परमात्मा के प्रतीक श्रोंकार रूप बद्ध द्वारा सम्पूर्ण बाक्-शब्द समूह व्यास है।

गुढ ब्रार्जुन देव ने एक स्थल पर बतलाया है कि यह ब्रोंकार ही ब्रानेक रूप धारण करके फैला हुआ है। यही एक से ब्रानेक होकर दिखायी पड़ रहा है। यही स्रिध्ट की उत्तरित का मूल कारण है—

जल थल महीत्रल पूरिद्धा सुत्रामी सिरजनहार ।

श्रानिक भांति होड़ पसरित्रा नानक प्रकंशर ॥ वै
गुरु नानक देव ने इसी श्रांकार प्रतीक परमात्मा से सारी उत्यत्ति मानी है—
श्रोश्रंकारि ब्रह्मा उत्तपति । श्रांशंकार क्रीत्रा जिनि चिति ॥

श्रोश्रंकारि सेल जुग भए । श्रोश्रंकारि वेद निरमए ॥

श्रोश्रंकारि सबदि उधरे । श्रोश्रंकारि गुरमुखि तरे ॥

श्रोनम श्रव्य सुणहु बीचार । श्रोनम श्रव्य त्रिभवण सारु ॥

मांहूक्योपनिषद् में भी श्रोंकार को सर्वोत्यत्ति का मृल कारण माना
गया है—

'श्रोमित्येतदचरमिंट् सर्व' तस्योपस्यास्यानं भूतं भवद्भविष्यदिति सर्व मींकार एव । यचान्यत्त्रिकालातीतं तद्रप्योकार एव<sup>२</sup>,

श्रयांत् "ॐ यह श्रद्धर ही सब कुछ है। यह जो कुछ भूत, भनिष्यत् श्रीर वर्तमान है, उसी की व्याख्या है। इसलिए यह सब श्रांकार ही है। इसके सिवा जो श्रन्य त्रिकालातीत है, वह भी श्रीकार ही है। ताल्पर्य यह कि भूत, वर्तमान श्रीर भनिष्यत् इन तीनों कालां स जो कुछ परिच्छेच है, वह भी उपर्युक्त न्याय से श्रोकार ही है। इसके श्रतिरिक्त जो तीनों कालों से

१ हान्दोग्योपनिषद्, श्रध्याय २, खगड २३, मंत्र ३

२. गुरु प्रंथ साहिब, रागु गउड़ी थिति, महला ५, पृष्ठ २३६

२. गुरु प्रंथ साहिब, रागु रामकली, महला १, दखनी श्रोद्यंकारू, पृष्ठ ६२१-३०

४, माराडुक्योपनिषद्, मंत्र १

परे अपने कार्यों से ही विदित होने वाला और काल से अपरिच्छेच आदि है, वह भी आंकार ही है।

सितनामु—बीजमंत्र का तीसरा शब्द है, जो परमात्मा का वाचक शब्द है। वेदों में सत्य की महिमा मुक्त करठ से की गई है। सारी सिष्ट की उत्पत्ति के पहले 'श्रृत' श्रीर 'सत्य' ही उत्पन्न हुए। सत्य हो से श्राकास, पृथ्वी, वायु श्रादि पंच महाभूत स्थिर हैं। "श्रृतं च सत्यं चाभीद्धात्तपसोऽ व्यजायत" (श्रुव्वेद, १०, १८०, १) सत्येनोत्तमिता भूमि (श्रुव्वेद, १०, ८५, १) । बास्तव में सत्य शब्द का तात्पर्य भी यही है—रहने वाला श्रयांत् जिसका कभी श्रमाव न हो, श्रयवा जो त्रिकालवाधित हो।

गुर नानक देव ने सत्य पुरुष का सत्य ही स्थान मानते हैं। उस सत्य

पुरुष का 'महल' उन्होंने 'श्रपार' माना है-

'सित पुरस्तु सित श्रसथानु' (सारंग, महला १) 'साचै महिल श्रपारा' (महला १)

'सति माहि जे सति समाइग्रा' (रामकली, महला ५)

गुर नानक देव ने इसलिए परमात्मा को "स्तिनानु" से संबोधित किया। गुरु रामदास ने इस बात को स्पष्ट करके बतलाया कि परमात्मा का प्रतीक यह शब्द निरंजन है, अमर है, निर्मय है, निरंकार है श्रीर निर्वेर है—

"हरि सित निरंजन अमरु है, निरभड, निरवैह, निरंकार । (गड़दी, महला ४)

उपनिषदों में सत्य को ही परब्रह्म का बाचक अर्थ माना गया है।
तैत्तिरीयोपनिषद् में ब्रह्म के लिए प्रयुक्त होने वाले लच्च्यों में सत्य को सर्व
प्रथम स्थान दिया गया है—'स्ट्यंशानमनन्तं ब्रह्म । वृहदारचयकोपनिषद्
में कहा गया है—'तदेतदमृतं सत्येनाच्छन्तं अ अर्थात् वह अमृत सत्य से
आच्छादित है। छान्दोन्योपनिषद् में इसीलिए स्पष्ट कर दिया गया है,
''हे सीम्य, आरम्भ में यह एक मात्र अदितीय सत्य ही था—

गीता रहस्य प्रथवा कर्मयोगशास्त्र, लोकमान्य वाल गंगाधर तिसक,
 पृ ३२

२. तैत्तिरीयोपनिषद्, (बल्ली २, श्रनुवाक १, मंत्र १)

३ वृहदारख्यकोपनिपद् अध्याय १, बाह्मण ६, मंत्र ३,

'सदेव सोन्येदमयु आसीदेकमेवाहितीयम्''

गुरु तानक देव ने परमात्मा की धार्वभीमिकता, एकता और शास्वतः

सत्ता का निम्नलिखित ढंग से चित्रस किया है—

आपे पटी कलम आपि उपिर जेख भि तूं।

एको कहीं पे नानका दूजा काहे कू ॥ पड़की ॥

तू आपे आपि बरतदा आपि बस्त बसाई ।

तुषु बिन दूजा को नहीं तू रहिआ समाई ॥

तेरी गति मिति तू है जासदा तुषु कीमित पाई ।

तू अलख अगोचर अगमु है गुरमित दिखाई । ॥ २८॥ पड़की ।

अर्थात्, "त् ही कलम है, त् ही पट्टी है और त् ही उस पट्टी के ऊपर लेख भी है। त् अर्कला ही है, दूसरा और कोई है नहीं। त् अपने आप बरतता है और त् स्वयंभू है। तुम्हारे अतिरिक्त और अन्य दूसरा है ही नहीं। त् सबमें समान रूप से व्यास है। त् अपनी गति-मिति स्वयं जानता है। त् अलख, अगोचर है और गुठ-कुपा से ही जाना जाता है।

जो वस्तु एक है, वह सदैव सत्य रहेगी। अनेकता में असस्य का समा-वेश हो सकता है। परन्तु जो एक अनेक रूप में समान रूप से व्याप्त हो

कर भी अनेक नहीं होता, वह सदैव सत्य ही रहेगा।

गुरु अर्जुन देव ने इसकी शाश्वतता देख कर कहा है-

"प्रीति लगी तिसु सच सिउ मरे न श्रावे जाइ। ना बेढो़िक्श विद्युदे सम महि रहिश्रा समाइ,॥

(सिरी रागु, महला ५)

स्नर्यात् ''मेरी प्रीति उस सत्य पुरुष से लगी हुई है, जो स्नमर है। वह न जन्म सेता है, न मरता है। वह किसी भी भाँति पृथक् नहीं किया जा सकता, क्योंकि वह सबमें समान रूप से ज्यास है।"

करता—यहाँ इस शंका का उठना स्वाभाविक है, कि जो परमात्मा निर्मुंग, निरंकार, निरंजन, अलख, अयोचर है, वह भला कर्चा किस प्रकार हो सकता है ? इसका उत्तर यही कि परमात्मा निर्मुण, निरंकार होकर मी

<sup>1</sup> द्वादोश्योपनिषद्, अध्याय ६, खगड २, मत्र १

२. गुरु प्रथ साहिब, बार मलार, महला १, ए। १२६१,

सर्वगुग्-सम्पन्न है। इसीलिए वह पूर्ण है। वहीं है, जिसमें किसी भी वस्तु की कमी न हो ऋौर जो विरोधी गुग्रों से परिपूर्ण हो —

सभ गुण किस ही नाहि, हरि पूर भंडारीचा ( गडदी, असटपदी, महत्ता ५, पृष्ठ १२४१ )

अर्थात् सभी गुरा परमात्मा की छोड़ कर अन्य किसी में भी नहीं होते। वह गुर्शों का भाण्डार एवं पूर्श है।

उपनिषदों में स्थान स्थान पर परमातमा को 'कर्त्ता' कहा मया है। जैसे 'कर्चारमीश पुरुष बद्धावीनिम ।'

( मुगडकोपनिपद्, मुगडक ३, खगड १, मंत्र ३ )

श्चर्यात् (वह परमात्मा) कत्तां है, ईश्वर है, पुरुप है और ब्रह्मा का भी उत्पत्ति स्थान है। गुरु ब्रह्म साहिब में कर्त्ता के स्वरूप की स्थान-स्यान पर व्याख्या मिलती है उसी कर्त्ता पुरुष ने ब्रह्मा, विष्णु, महेश सभी का निर्माण किया है।

> बहना विसुन महेसु इक मृरति आपै करता कारी ॥ १२ ॥ ६ ॥ (रामकली, महला १, प्रष्ट ६०८)

गुरु ग्रंथ साहित्र के अनुसार परमात्मा अकेला ही, विना किसी अन्य को सहायता के सुध्टि रचना करता है।

करण कारण प्रभु एक है दूसर नाहीं कोइ। नानक तिसु बलिहारियाँ जिल धिल महीधिल सोइ।।

( शउदी, सुखमनी, महला ५, प्रष्ठ २७६ )

अयांत् एक मात्र परमात्मा ही सुष्टि का कारण और कार्य है; दूसरा ओर कोई नहीं है। जो (परमात्मा) जल, यज पृथ्वी में व्याप्त है, उस पर नानक बिलहारी है।

सभी जीवों के अन्तर्गत उसी एक परमातमा का निवास है और वहीं समस्त जीवों में शक्ति का भदाता है। वहीं समस्त सुध्टि को भारण कर रहा है और सारे जीवों की देख भाल भी कर रहा है—

सम महि जीउ जीउ है सोई घटि वटि रहिश्रा समाई ॥

( मलार, श्रसटपदीचा, महला १, पृष्ठ १२७३ )

सगल समग्री चपनै सृति धारै ॥

( गउदी, सुलमनी, महला ५ )

इस प्रकार कर्ता दारा हो सुरी स्थिट रची गई है।

पुरखु—सांख्यवादियों ने पुरुष को तो निर्मुण माना है'; पर उनके अनुसार पुरुष एक नहीं अनेक हैं? । पुरुष में भिन्नता का भास होना अंहकार का परिणाम है और पुरुष यदि निर्मुण है, तो असंख्य पुरुषों के पृथक्-पृथक् रहने का गुण उसमें रह नहीं सकता । तत्व की दृष्टि से पुरुष को एक मानना ही समीचीन प्रतीत होता है । जीवों में अनेकता तो सम्भव है, पर पुरुष (पर-मांत्मा) में अनेकता ठीक नहीं । परमात्मा एक है, अनेक नहीं हो सकता । गुरुओं ने 'पुरखु' को एक ही माना है । उसमें अनेकता नहीं प्रदर्शित की है ।

गुड ग्रमस्दास ने तो एक स्थल पर ग्रीर ग्राधिक सम्बद्ध कर दिया है कि इस जगत् में एक ही पुड़प है ग्रीर रोप सब उसकी कियाँ हैं ग्राधीत पुड़प तो परमातमा है ग्रीर कियाँ जीव है—

इसु जगु मिर्द पुरखु एक है होर सगली नारि सबाई ॥ वडदंस की वार, महला ३, एड ५६३ उपनिपदों एवं श्रीमद्भगबदगीता में भी पुरुष को एक ही माना है। मुराडकोपनिषद् में परमालमा को पुरुष एवं कर्त्ता कहा गया है—

<sup>1. &#</sup>x27;'बसंगोऽयं पुरुष इति''—सांख्य दर्शनम्, अध्याय 1, सूत्र १५

२. "जन्मादि व्यवस्थातः पुरुष बहुत्वम्"—सांस्य दर्शनम्, अध्याय १, सूत्र १४६

३. गीता रहस्य, बाल गंगाधर तिलक, पृष्ठ १६७

६ त् ब्रादि पुरख व्यवरंपर करता तेरा पारु न जाइसा जीउ ।

पुराबु सुजान त् परघानु तुचु जे बहु अवरु न कोई ।।३।।०॥१४॥ गुरु १२च साहिब, सासा, महला ४, इंस, पृष्ट ४४४

कत्तांरमीरां पुरुषं ब्रह्मयोनिम् । कठोपनिषद् में पुरुष को सबसे परे माना गया है— पुरुषाच परं किनित्सा काष्ठा सा परा गतिः ।

अर्थात् पुरुष से परे ग्रीर कुछ नहीं है। पुरुष ही स्रमत्व की परा-काष्ठा है। बही परा (उत्कृष्ट) गति है।

आंमद्मगबद्गीता में भी पुरुष को सबसे परे माना गया है-

उत्तमः पुरुषस्यन्यः परमात्येत्युदाहतः । यो लोकत्रयमाविश्य विभत्येव्यय ईश्वर ॥१७॥ श्रीमद्भगवदगीता, श्रभ्याय १५

श्चर्यात् उत्तम पुरुष तो श्चन्य ही है जो तीनों लोकों में प्रवेश करके, सबका धारण-पोषण करता है। वह अविनाशी परमेश्वर श्रीर परमात्मा ऐसे कहा गया है।

निर्भव—निर्मयता उसी में आश्रित रहती है, जो सर्वशक्तिमान्, सर्वश्वाता, एक, त्रिकालवाधित, निरंजन और अद्वैत हो। भय वहीं होता है, जहाँ उपर्युक्त गुर्खों के विपरीत गुर्ख हो। परमात्मा को इसीलिए 'निर्भय' की संशादी गई है। उसका भय तो सबके ऊपर है। उसके ऊपर किसी का भय नहीं है। गुरू अंग साहिब में स्थान-स्थान पर परमात्मा को निर्भय बतलाया गया है।

निरभठ निरवैरु झबाइ झतोलें (माम, महला ५, एष्ठ ६६) निरभठ निरंकारु निरवैर प्रन जोति समाई॥ सोरठ, महला १, पृष्ठ ५६६

हिंद सित निरंजन श्रमर है निरमंड निरवैरु निरंकार ॥ गड़दी ॥ पहला ४, पृष्ट ३०२

वेदों और उपनिषदों में परमात्मा को "स्रभय" कहा गया है। "अभय" और "निर्भय" शब्द समानार्थक है।

अन्वेद में परमात्मा की "अमयम् ज्योतिः" कहा गया है। सुवालो-

<sup>1.</sup> मुगडकोपंतिषद्, मुगडक ३, खगड १, मंत्र ३

२ क्छोपनिषद्, अध्याय १, वल्ली ३, मंत्र ११

३. ऋग्वेद, मराइल २, २० वाँ स्क, ११ वाँ मंत्र।

पनिषद् में परमात्मा के विशेषणा "अभयं अशोकं अनन्तं" कहे गए है। कठोपनिषद् में भी परमात्मा का विशेषण 'अभय' कहा गया है—

श्रमयं तितीर्पतां पारं नाचिकेतं शकेमहि । र

गुरुयों ने इस 'निरभउ' का भय सबके ऊपर प्रदर्शित किया है। गुरु नानक देव कहते हैं—

"इसी 'निरमंड' के भय से सैकड़ों स्विन उत्पन्न करने वाली वायु बहती रहती है। इसी के भय से लाखों नद बहते रहते हैं और मर्यादा का अतिक्रमण नहीं कर सकते। इसी के भय से वशीभृत होकर अपने वेगार करती है। भय से पृथ्वी भार से द्वी रहती है। भय से ही इन्द्र अपने किर पर भार रख कर अपने कार्य में प्रवृत्त होता है। भय से ही धर्मराज भी अपने कार्य खलाते हैं। भय से ही वशीभृत स्यं और चन्द्रमा करोड़ों कोस चलते रहते हैं, फिर भी उनकी यात्रा का अन्त नहीं होता। सिंद, बुद, सुरनाय सभी के उपर 'निरभंड' का भय है। भय से ही आकाश तना रहता है। योद्याओं, महाशक्तिशालों शूरवीरों के उपर उसी का भय है। इस प्रकार सभी के सिर पर परमात्मा का भय है। मानक कहते हैं कि निरंकार सत्य, एक परमात्मा ही भय से रहित है।"3

गुरु त्रार्जुन ने भी बतलाया है कि किस प्रकार 'निरमउ' के भय से

समी सृष्टि भयभीत होकर सर्यादा के अन्तर्गत बनी रहती है-

"परमात्मा (निरमंड) की महती स्त्राज्ञा से पृथ्वी, स्त्राकारा, नक्त्र, स्मी भयभीत रहते हैं। पबन, जल, वैश्वानर स्त्रीर बेचारे इन्द्र उसी के भय से भयभीत रहते हैं। सभी देहवारी, सभी देवतागण, विद्याण, साधकगण भय से मरते रहते हैं। इसी माँति सृष्टि की चौरासी लाख योनियाँ निरन्तर जन्म वारण करती स्त्रीर मरती रहती हैं स्त्रीर वार-वार योनि के स्नंतर्गत पहती रहती हैं। साल्विकी, राजसी स्त्रीर तामसी सभी व्यक्ति डरते रहते हैं। स्नुलिया

१. सुवालोपनिषद्, ऋष्याय ५।

२. कटोपनियद्, अध्याय १, वल्लो ३, मंत्र २ ।

भी विचु पवण वह सद वाउ\*\*\*\*\*\*\*\*
 नानक निरमंद निरंकार सचु एकु ॥
 श्वासा, पहला १, वार स्न्लोका नालि सलोकु भी, पृष्ट ४६४

कमला (लक्ष्मी) श्रीर धर्मराज भी उरते रहते हैं इस प्रकार समस्त सृष्टि भय से व्याप्त है। यदि कोई निर्भय है, तो वह है कर्चा पुरुष 1977

उपनिषदों में भी परमात्मा के भय का ठीक इसी भाँति चित्रस प्राप्त होता है। तैत्तिरीयोपानपद में परमात्मा के भय का चित्रस इसी भाँति प्रदर्शित किया गया है—

"इसके (परमात्मा) के भय से पदन चलता है। इसी के भय से सूर्य उदय होता है तथा इसी के भय से ऋभि, इन्द्र और पाँचवाँ नृत्यु दीहता है?"

कठोपनिपद् में लगभग इस प्रकार का चित्रण किया गया है— "इसके (परभात्मा) के भय से खड़ि तपती है, इसी के भय से स्थ

तवता है तथा इसी के भय से इन्द्र श्रीर पाँचवाँ मृत्यु दौहता है 31"

वृहदारस्थकोपनिषद् में भी इसका विस्तार के साथ वर्खन किया गया

है, जो इस प्रकार है-

"ह गार्गि, इस अक्षर के प्रशासन में सूर्य और चन्द्रमा विशेष रूप में धारण किए हुए स्थित रहते हैं। हे गार्गि, इस अक्षर (परमारमा) के ही प्रशासन में खुलोक और पृथ्वी विशेष रूप से धारण किए हुए स्थित रहते हैं। हे गार्गि, इस अक्षर के प्रशासन में निमेष, मुहूर्च, दिन-रात, अर्द्धमास (पन्न), मास, ऋतु और संबत्सर विशेष रूप से धारण किए हुए स्थित रहते हैं। "" आदि।

निर्वेह—बाजमंत्र में "निरमंत्र" के पश्चात् "निरवैह" विशेषण् का प्रयोग परमात्मा के लिए हुआ है। "निरवैह" वही हो सकता है, जो साची हो, सर्वव्यापक हो, सर्वत्र हो और निर्वित हो। "निरवैह" शब्द का प्रयोग समस्त गुरु ग्रंथ साहिब में पर्यात मात्रा में पाया जाता है। यथा—

डरपै घरति श्रकासु नख्यत्रा सिर ऋपिर ग्रमरु करारा ।

सगल समग्री दरहि विश्रापी वितु दर करखैहारा ॥ मारू, पहला ५, पृष्ठ १६८-६६

२. तैतिरीयोपनिषद्, बर्ला २, अनुवाक ८, मंत्र 1

३. कटोवनिवद्, अध्याय २, मंत्र ३,

४. एतस्य वा अक्तस्य प्रशासने......आदिः बृहाद्रगयकोपनिषद्, क्राच्याय ३, त्राह्मण् ८, मंत्र ६

निरमं निरंकास निरवैरु पूरन जोति समाई ॥ ( सोरठ, महला १, पृष्ठ ५१६)

निरमड निरवैह श्रधाह श्रतोले ॥४॥६॥ १६॥ (माम्स, महला ५, पृष्ठ ६६) निरहारी केसव निरवैरा ॥३॥६॥१३॥ (माम्स, महला ५; पृष्ट ६८) श्रीमद्भगवद्गीता में भी परमात्मा का गुल निवैंर वहा गया है।

श्रीमद्भगवदगीता में भी परमात्मा का गुरू निर्वेर कहा गया है। समोऽहं सर्व भूतेषु न में हेण्योऽस्ति न वियः।।

"में सब भूतों में समभाव से व्यापक हूँ। इसीलिए न कोई मेरा प्रिय है और न अप्रिय।"

परमात्मा ही कीट से लेकर हस्ति तक में समान रूप से व्यापक है— कीट हसित महि पुर समाने। प्रगट पुरस्व सभ ठाऊ जाने॥ <sup>२</sup>

इस प्रकार जो परमातमा सर्वत्र ज्यात है, स्क्म और स्थूल वही बना हुआ है। कीट से लेकर हस्ति पर्यन्त में वही विराजमान है। सारी स्रष्टि मात्र जिसकी है, भला वह किसी से वैर क्यों करे ! इसी लिए उसकी दृष्टि में 'रंग राउ' एक समान हैं।'

अकाल मूरित—यह स्वाभाविक है कि जो परमातमा एक है, ब्रॉकार स्वरूप है, सत्य है, कत्तां है, पुरुष है, निर्भय तथा निर्वेर है, वह काल रहित भी हो। जो जिकाल बाधित होगा, उसमें उपर्युक्त विशेषण किसी प्रकार धटित नहीं हो सकते। "जपुजी" में गुरु नानक देव ने स्पष्ट कर दिया है कि परमात्मा भूत, वर्त्तमान, तीनों काल में समान रूप से व्यास है। वह तीनों का दृष्टा, हाता और साही है। तीनों काल उसी में स्थित हैं—

श्रादि सचु, जुगादि सचु। है भी सचु, नानक होसी भी सचु॥

इस प्रकार श्रविनाशी परमात्मा युगों के प्रारम्भ के पूर्व या और युगों के बीतने में भी वही था। वर्त्तमान समय में भी वही है और भविष्य में भी वही रहेगा। इतना तो वाखी का विषय है। शेष कथन के परे है। अतएव

१. श्रीमद्भगवद्गीता, ऋथाय ६, श्लोक २६

२. गुरु प्रथ साहिब, गउड़ी, बादन श्रम्भी, महला ५, पृष्ट २५२

३. गुरु प्रंथ साहिब, गींड, महला ५,

४, गुरु प्रनथ साहिब, जपु जी, पृष्ट 🕈

परमात्मा श्रकाल-मूर्ति है । काल का उस पर कोई मी प्रमाव नहीं पड़ सकता।

गुरुश्रों ने स्थान-स्थान पर परमात्मा के ''श्रकाल स्वरूप'' का वर्शन भी किया है। यथा---

> अलस अपार अगंम अगोचर न तिसु कालु न करमा। (सोरठ, महला १, एष्ट ५६७)

श्रकाल मूरित श्रजोनी संभी (माम, महला ५, एए ६६) श्रकाल मूरित है साथ संतन की ठाहर नीकी विश्वान कड ॥१॥१॥

(सारंग, महला ५, एछ १२०८)

अजूनी (अयोनि)—श्रयोनि का तात्पर्य है—श्रजनमा श्रयांत् जो जन्म नहीं धारण करता। यह निश्चित है कि जो जन्म धारण करेगा, वह अवश्य मरेगा।

बातस्य हि ध्रुवो मृत्युध्रुवं जन्म मृत्यस्य च।

द्मर्यात् जो जन्मता है, उसकी मृत्यु निश्चित है श्रीर जो मरता है, उसका जन्म निश्चित है। गुरुश्रों ने इसीलिये परमात्मा को 'श्रयोनि' कहा है। समस्त भी गुरु श्रंय साहिब में यह विशेषण पाया जाता है। यथा—

सो ब्रह्म प्रजोनी है भी होनी घट भीतरि देख मुरारी जीउ ॥२॥८॥ सोरिड, महला १, पृष्ट ५६८

हाति बाजाति बाजोनी संभठ ना तिसु भाउ न भरमा ॥१॥६॥ सोरिडि, महला १, पृष्ट ५३७

सुरि नर नाथ वे श्रंत अजोनी साचै महत्ति अपारा ॥४॥२॥ गृजरी, महला १, प्रष्ट ४८३

पारबद्ध बाजोनी संभठ सरब थान घट बीटा ॥१॥१३॥४२॥ सारंग, महला ५, एष्ट १२१२

कठोपनिषद् में भी यही भावना मिलती है— ''न जायते मृत्यते<sup>२</sup>'' श्रादि ।

गुरु नानक देव ने परमात्मा को श्रयोनि मान कर उसकी व्याख्या निम्नलिखित ढंग से की है—

<sup>1.</sup> श्रीमद्भगवदगीता, श्रष्याय २, रलोक २७

२, क्योपनिपद्, अञ्कष २, वर्ली २, मंत्र १८

अलख अपार अगंम अगोचर ना तिसु कालु न करमा । जाति अञाति अजोनी संभव ना तिसु भाव न भरमा ॥

ना तिसु मात पिता सुत बंधव ना तिसु कामु व नारी। अकुल निरंजन अपर परंपरु सगली जोति तुमारी ॥०॥६॥

भावार्थ यह कि परमात्मा अलख है, अपार है, अगम है, इंन्द्रियों से परे हैं, न तो उसका काल है न कर्म, जाति-अजाति से परे हैं। अपोनि है, स्वयं मूं है। उसमें न किसी भी प्रकार के माय हैं और न प्रम। उसके माता पिता, पुत्र, भाई नहीं हैं। उसके न स्वी है और न उसमें काम ही है। इस प्रकार परमात्मा कुल से परे हैं। वह निरंजन और अपार है। सारे प्रकाश उसी के हैं। जो योनि के अंतगत आवेगा उसी का माता पिता, भाई, पुत्र, खो, कुडुम्ब आदि का सम्बन्ध हो सकता है। पर जो अयोनि है, उसका सम्बन्ध भला किससे हो सकता है। इस प्रकार परमात्मा का "अयोनि" विशेषण सर्वणा उपयुक्त है।

सैभं ( स्वयंभव अथवा स्वयंभू )—स्वयंभू का ताल्पर्य है स्वयं ही होने वाला उसके लिए किसी अन्य निर्माता की आवश्यकता नहीं। गुरू प्रन्थ साहिव में स्थान-स्थान पर यह विशेषण मिलता है—

जाति अजाति अजोनी सभउ ॥१॥६॥ सौरठि, महला १, पृष्ट ५६७. अञ्जल मूरति अजोनी संभी ॥२॥६॥१६॥ मास, महला ५, पृष्ट ६६ पारबह्यु अजोनी संभठ .....॥१॥१६॥४२॥ सारंग, महला ५, पृष्ट १८१२

परमात्मा स्वयं अपने को रचने बाला है। जो सबको रचनेवाला है, भला उसे कोई दूसरा कैसे रच सकता है ?

आपनि आपु आपही उपाइओ ॥ (गउड़ी, बादन अन्खरी, महला ५) गुरु नानक देव ने जपुजी में और अधिक स्पष्ट कर दिया है—

यापिका न जाइ कीता न होई। आपे काप निश्ंतन सोई ॥ जपुर्जी, महला १, एड २

तात्पर्य यह कि वह परमात्मा न तो स्थापित किया जा सकता है, श्रीर निर्मित ही। वह तो स्वयंभ् है। अतः कोई अन्य न तो उसे स्यापित कर सकता है, और न निर्मित। गुरु ग्रंथ शहिब में परमात्मा को स्वयं ही अपना निर्माता कहा गया है। इसीलिए यह स्वयंभ् है—

ब्रापे ब्रापु उपाई उपना । सम महि बरतै एकु परखंता ॥१॥८॥ मारू सोलहे, महला ३, एष्ट १०५१,

माबार्थ यह है कि उस परमातमा ने स्ववं अपने आपको रचा है और वहां परिन्छन्न भाव से सभी में बरत रहा है।

ईशाबास्योपनिषद् में भी परमात्मा को स्वयंभू कहा गया है-

'कविर्मनीषी परिभूः स्वयंभू"

अर्थात् वह परमातमा सर्वद्रष्टा, सर्वत्र, सर्वोत्कृष्ट ग्रीर स्वयंभू है।
गुरुग्नों के मत में ब्रह्मा, विष्णु, महेश, ग्रवतार तथा ग्रन्य देवतामण उसी
परमात्मा द्वारा रचे जाते हैं।

त्रितीश्रा हक्षा विसनु महेसा । देवो देव उपाए वेसा ॥ विजावलु, महला 1, थिती ।

हुकमि उपाप दस श्रवतारा । देव दानव श्रमणत श्रपारा ।। मारू, सोलहे, महला १

उस स्थयंभू की महिमा को देवी, देवता, अवतार तथा वेद नहीं जान सकते—

> महिमा न जानहिं बेद । बहमे नहीं जानहिं भेद ॥ स्रवतार न जानहिं खेतु । परमेसर पारबहस वेखंतु ॥ र

> > त ।। २५ ॥ ३६

गुर प्रसादि - उपगु क प्रतीकों वाला परमात्मा प्राप्त होने में शक्य है। परन्तु वह कैसे संमव है! 'गुरु की कृपा से', यही इस प्रश्न का उत्तर है। गुरु की कृपा, गुरु का प्रसाद भी परमात्मा ही स्वयं है। गुरु भिलाना और कृपा करके अपने दर्शन कराना यह भी उसी का गुरु हैं । सिक्ख गुरुओं के उपदेशानुसार परमात्मा कभी जन्म नहीं खेता। किन्तु समय-समय पर गुरु अवतरित होते हैं और खोगों को पथ दिखाते हैं। ऐसे सद्गुरुओं

<sup>🤋</sup> ईशाबास्योपनिषद्, मंत्र ८

२. गुरु प्रथ साहिब, रामकली, महला ५, ४४ ८६४.

३ सतिगुर विचि बापु रिक्कोनु करि परगडु ब्रासि सुणाइका

के ब्रांतर्गत परमात्मा की विशेष ज्योति प्रकाशित रहती है।

बाह्य साधनी से परमात्मा की प्राप्ति नहीं होती। नेवली कर्म, प्रास्ताना के पूरक, कुंभक, रेचक कुछ भी सहायक नहीं होते। बिना सद्गुर की कृपा से न जान की प्राप्ति होती हैं और न दुःख की निवृत्ति ही। इसी से संसार के प्रास्ति भूल-मुलैया में पड़ कर संसार-सागर में यूड़ते और मसते रहते हैं—

निवली करम भुकांगम भाठी रेचक प्रक कुंभ करें। बिनु सतिगुर किछु सोकी नाहीं भरमें भूल वृद्धि मरें गाउँ।॥३॥ गुरु-कृपा से ही नाम-जप होता है, मन के संशय एवं भ्रम की निवृत्ति होती है—

गुर परसादि नामु हिर जिपिया मेरे मन का अस भउ गङ्खा। र गुरु-कृपा पर उपनिपदों श्रीर भीमद्भगवद्गीता में भी बहुत बल दिया गया है।

परमात्मा निर्मृष्, सगुष और सगुण-निर्मृष तीनों है

उपासक के भेद के अनुसार, उपास्य अव्यक्त परमात्मा के गुण भी

उपनिषदों और श्रीमद्भगवद्गीता में भिन्न-भिन्न कहे गए है। गुरुओं में भी

उपासक की आन्तरिक वृति के अनुक्ल ब्रह्म के स्वरूप का निरूपण तीन

प्रकार का मिलता है:—

१ निर्मुख बहा। २ सगुण बहा।

विराट् स्वरूप। अन्य गुर्शो से युक्त। ३ उभय-विधि, अर्थात् सगुर्ग्-निर्गुर्ग् दोनों से मिश्रित।

१. निगुं स ब्रह्म

वास्तव में निर्मुख ब्रह्म का वर्णन तो असंभव है, क्योंकि वहाँ तक न मन पहुँच सकता है, न वाखी, न इन्द्रियाँ। उसका केवल संकेत मात्र

<sup>्</sup>र गुरु ग्रंथ साहिब, प्रभाती चसटपदीचा, महला १, विभास, प्रष्ट १३४३

२ गुढ प्रंथ साहिब, रागु मलार, महत्व ४, एए १२६४

किया जा सकता है। परमात्मा का श्रिधिदेवत्व श्रीर व्यापकत्व नाम श्रीर का की उपाधियों से परे है। पूर्ण रूप से उस तत्व का कोई उपयुक्त विचार ही नहीं कर सकता। वह वाङ्मनस् से परे है। बुद्धि मूर्त रूप का श्राधार चाहती है श्रीर वासी रूपक का। इसलिए उस श्रमूर्त श्रीर श्रनुपम को प्रह्र्स करने में बुद्धि श्रीर व्यक्त करने में वासी श्रसम् है। बुद्धि से हमें उन्हीं पदायों का जान हो सकता है, जो इन्द्रियों के गोचर है, इन्द्रियातीत का नहीं।

गुरु नानक देव निर्मुण ब्रह्म की इस स्थिति को पूर्ण रूप से समकते ये। निर्मुण ब्रह्म की इस अग्रमता को समक्त कर उन्होंने अपुजी के प्रारम्भ में कहा है:—

सहस्र सिम्राणपा जल होहि त इक न चलै नालि ।2

श्रथांत् परमात्मा के सम्बन्ध में लाखों बार सोचने का प्रयास करने

पर भी, साचते बनता ही नहीं है।

ब्रह्म प्रतिपादन के लिए दो शैलियों का प्रयोग होता है। एक तो विधि शैली श्रीर दूसरी नियेबात्मक शैली। विधि शैली में, 'वह यह है, वह बह है, कह कर श्रंत में यह कहा जाता है, 'वही सब कुछ है।' नियेघात्मक शैली में 'बह भी नहीं है, यह भी नहीं है।' कह कर, श्रंत में जो कुछ शेष रहता है वह सब ब्रह्म ही है, कहा जाता है।

सिक्स गुरुष्टां ने ब्रह्म के निरूपण में दोनों शैलियों का प्रयोग किया है निर्गुण ब्रह्म के निरूपण के लिए निषेधात्मक शैली का सहारा लिया है और सगुण के निरूपण के लिए विधि शैली का। गुरुष्ट्रों द्वारा निर्गुण ब्रह्म के निरूपण में उनकी प्रत्यज्ञानुभूति की मलक स्पष्ट रूप से दृष्टिगोचर होती है। गुरु नानक देव निर्गुण ब्रह्म का इस भाँति निरूपण करते हैं—

बरबद नरबद धुंधूकारा । धरिषा न गगना हुकमु अपारा ।
ना दिनु रैनि न चंदु न स्रिजु सुंन समाधि लगाइया ।।१।।
साखी न वाखी पठण न पाणी । भोपति स्रपति न भावण जाणी ।
संड पताल सपत नहीं सागर नदी न नीरू बहाइदा ॥२॥
ना तदि सुरगु महु पइआला । दोजकु भिसतु नहीं रबै काला ।
नरकु सुरगु नहीं जंमणु ना को आह न जाइदा ॥३॥

१ हिन्दी काव्य में निर्मुण सम्प्रदाय : पीताम्बरदत्त बद्य्याल । २ श्री गुरु प्रेय साहिब, जपुजी, महला १, पृष्ट १

ब्रह्मा बिसुन महेसु न कोई। अवरु न दीसे एको सोई॥ नारि पुरख नहीं जाति न जनमा ना को दुखु सुखु पाइदा ॥ ४ ॥ ना तदि जती सती बनवासी। ना तदि सिध साधिक सुखवासी॥ जोगी जंगम भेखु न कोई नाको नाधु कहाइदा ॥ ५ ॥ जप तप संजम ना अत पूजा । नाको शाखि बखाणै दुजा ॥ श्रापे श्रापि उपाइ बिगर्स श्रापं कीमति पाइदा ॥ ६ ॥ ना मुचि संजम् नुलसी माला। गोवी कान न गऊ गोधाला ॥ तंतु मंतु पासंदु न कोई ना को वंसु बजाइदा ॥ ७ ॥ करम धरम नहीं माइग्रा माखी । जानि जनसु नहीं दीसै श्रासी॥ ममता जालु कालु नहीं माथै नाको किसै धिन्नाइदा ॥ ८॥ निंदु बिंदु नहीं जींड न जिंदो । ना तदि गोरखु ना माहिदो ॥ ना तदि गिमानु विमानु कुल भोपति नाको गणत गणाइदा ॥ ३॥ बरन भेख नहीं बहमण खत्री । देउ न देहरा. गउ गाइन्नी ॥ होम जग नहीं तीरिय नावण ना को पूजा लाइदा ॥ १० ॥ ३॥ १५॥ मुलमनी साहब में गुरु ऋर्जुन देव ने निर्मुण ब्रह्म के सम्बन्ध में इस प्रकार कहा है, जब निराकार, श्रदृश्य, श्रवणं, श्ररेख, श्रविनाशी, श्रव्यक्त, त्रगोचर, निरंजन, निरंकार, श्रष्ठल, श्रेष्ठेद, श्रमेद, एक मात्र निर्मुण ब्रह्म था, तब पाप-पुण्य, हर्ष-विवाद, मोह-मुक्त, बंधन-मोख, नरक-स्वर्ग, अवतार शिव-शक्ति, निर्भय-भयभीत, जन्म-मरण, मान-श्रभिमान, छल-प्रपंच, इधा-पिपासा, वेद-इतेब, शकुन अपराकुन, चिन्ता-श्रचिन्ता, श्रोता-वक्ता, श्रादि दैत भावों के लिए कोई भी स्थान नहीं था, क्योंकि निर्ग्ण ब्रह्म स्वयं में ही प्रतिष्ठित या-

जब जकास इह कछ न दसटेता। पाप पुंन तब कह तें होता।
जब धारी आपन सुंन समाधि। तब बैर विरोध किसु संगि कमाति॥
जब इसका बरनु चिहनु न जाप। तब हरस सोग कहु किसहि विभापत।
जब आपन आप आपि पारबद्ध। तब मोह कहा किसु होवत भरम॥
आपन खेलु आपि बरतींजा। नानक करनैहारु न दूजा॥ १॥
जब होवत प्रभु केवल धनी। तब बंध मुक्ति कहु किस कउ गनी॥
जब एकहि हरि अगम अपार। तब नरक सुरग कहु कडन अवतार॥

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला १, एव १०३५-३६

बय निरगुन प्रभ सहज सुभाइ । तब सिव सकति कहडु किनु ठाइ ॥ जब स्नापिहि स्नाप स्वपनी जोति धरै । तब कवन निष्ठरु कवन सत दरै ॥ स्नापन चलित स्नापि करनैहारू । नानक ठाकुर स्नगम स्वपार ।। २ ॥

जह अब्रुख अहेद अमेद समाइया । उह्हा किसिंह विधापत माइया ।। आपस कर आपित आदेखु । तिहु गुगा का नाहीं परवेसु ॥ जह एकहि एक एक भगवंता । तह करन अचितु किसु लागे चिता । जह आपन आपु आदि पतिआरा । तह करन कथै करन सुननैहारा ॥ बहु वेसंत उसे तै उसा । नानक आपस कर आपित पहुसा ॥

6 112 1 H

ठीक उपर्युक्त माथां की श्रुति वृहदारस्यकोपनिषद् में पायी जाती है —
"जिस अवस्था में द्वैत भाव होता है, वहाँ अन्य, अन्य को स्वता है, अन्य, अन्य को देखता है, अन्य, अन्य को सुनता है, अन्य, अन्य का अभिवादन करता है, अन्य, अन्य का मनन करता है तथा अन्य, अन्य को जानता है, किन्दु जहाँ सब कुछ आत्मा (परमारमा) ही हो गया, वहाँ किसके द्वारा किसे सुंबे ! किसके द्वारा किसे देखे ! किसके द्वारा किसे सुने ! किसके द्वारा किसे जाने ! जिसके द्वारा इस सबको जानता है, उसे किसके द्वारा जाने ! हे मैत्रेयी, विहाता को किसके द्वारा जाने !!"

हिन्दी-साहित्य में मिक्काल के संत-किवयों में निर्मुण बड़ा का इसी भाँति निरूपण मिलता है। कबीरदास जी ने निर्मुण बड़ा का इसी भाँति निरूपण किया है—

परमात्मा अवर्था है, अकल है, अविनाशी है, के न वह बालक है, न बूढ़ा है। दें

निर्मुख बझ के सूक्ष्मत्व का उल्लेख नानक में बहुत ऋषिक पाया

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रन्य साहिब, गउदी सुलमनी, पहला ५, पृष्ट २६०-६१

२. वृहदारचयकोपनिषद्, अध्याय २, माझल ४, मंत्र १४

३ ब्रबरण एक अकल अविनासी घट घट आप रहे। कबीर-अन्यायली,

२. ना इम बार बृद हम नाही-कबीर अन्यावली, पृष्ट १०४

जाता है। गुरु नानक देव में ऐसे स्थल भी मिलते हैं, जो ब्रह्म की निर्विकल्प भावना के पूर्ण परिचायक हैं। जपुजी में गुरु नानक देव एक स्थल पर कहा है—

ता कीचा गला कथीचा ना जाहि।
जे को कहै पिकुँ पखुताइ ॥ जपुत्ती । पउदी, २६, पृष्ट ८ ।
वहाँ (सरम खरड) की बातें कही नहीं जा सकतीं । यदि कोई कहने
की चेष्टा करता है, तो उसे पछताना ही पढ़ेगा । (क्योंकि कथन तो हो ही
नहीं सकता) ।

कई स्थलों पर ऐसे कथन मिलते हैं कि उस निर्मुश ब्रह्म में जल, थल, धरणी श्रीर श्राकाश कुछ भी नहीं है। यह स्वयंभू स्वयं श्रपने श्राप है। वहाँ न माया है, न छाया है, न सुर्य है न चन्द्रमा—

जलु थलु धरणि गगनु तह नाही चापे चापु कीचा करतर। ना तिद् भाइया मगनु न खाइचा ना सूरज चंद न जोति चपार॥ (असटपर्दाचा, महला १, रागु गुजरी, एष्ट ५०३)

श्रंत में तो गुरुश्रों को स्पष्ट ही कह देना पड़ा कि ऐ परमात्मा श्रपनी महिमा, श्रपनी मति-पिति त् ही जानों । त् ही श्रपने श्राप को पहचानता है। तेरी महिमा का कीन वर्णन कर सकता है !—

तेरी महिमा तू है जागहिं। अपया आप तू आपि पदायहि ॥ ३॥ ४२॥ ४६॥ (रागु माक, महला ५, एष्ट १०८)

## सगुण स्वरूप

सांख्य मतावलम्बी सृष्ट-रचना में प्रकृति का बहुत बड़ा हाथ मानते है। उनके अनुसार बिना प्रकृति की सहायता के सृष्टि-रचना हो हो नहीं सकती। परन्तु गुरुम्नों ने स्पष्ट रूप से इस बात को माना है कि निर्गुण ब्रह्म के बिना किसी अन्य अवलम्बन के अपने को सगुण रूप में प्रकट किया। उन्होंने माया को परमारमा रचित माना है। उनके अनुसार स्वयंभू निर्गुण बहा सगुण रूप में दिखायी पड़ रहा है, निर्गुण हिर ही सगुण बन गया है—

निरगुन हरिका संरगुन घरीबा। बनिक कोठरीबा मिन भिन भिन क्रीबा । ॥१॥१॥४२॥

१ श्री गुरु प्रन्य साहिब, रागु सुद्धी, महला ५, पृष्ठ ७४६

श्चर्यात् निर्मुण हरी ने ही सगुरा रूप धारण किया है। उसी ने भिन्न भिन्न रूप में अनेक कोठरियाँ (शरीर) निर्मित की हैं।

गुर अर्जुन देव ने मुखमनी में इसी भाव को निम्नलिखित ढंग से

कहा -

"उसी निर्मुण ब्रह्म ने सारे स्वरूपों और प्रपंचों की रचना की और सारी स्थिट को दीन गुणों के अन्तरात विभक्त कर दिया। उन्हीं के कारण पाप-पुराय की प्रथक-पुषक संज्ञा दी गई। फिर कोई स्वर्ग की वाञ्छा करने लगा और कोई नरक की, इस प्रकार माया के जंजाल और आल-जाल (अनेक प्रपंच) तैयार हो गए"—

जह स्नाप रचित्रों परपंच श्रकार ! तिहु गुण किं कीनो विसयार ॥ पाप पुंच तह भई कहावत । कोऊ नरक कोट सुरग बंदावत ॥ स्नाल जाल माइस्ना जंजाले ॥७॥२१ । परमातमा के सगुण रूप के वर्णन गुरुशों की वाणी में दो प्रकार के

मिलते हैं—

१ विराट् स्वरूप का वर्णन ।

२ परमामा के अन्य गुर्णों का वर्णन ।

१. विराट् स्वरूप-गुरुश्चों में स्थान-स्थान पर संगुण ब्रह्म के विराट् स्वरूप का चित्रसा पाया जाता है-

गगनमै थालु, रिव चंदु दीपक बने, तारिका मंडल जनक मोती। ध्यु मलकानलो, पवणु चवरो करे, सगल बनराइ कुलन्त जोती। कैसी कारती होइ॥ भवखंडना तेरी धारती। क्रमहता सबद् याजंत भेरीरे॥१॥रहाउ॥

श्चर्यात् श्चाकाश रूपी बाल में यूर्य श्चौर चन्द्रमा दीपक के समान बने हुए हैं श्चौर मलय चन्द्रन की सुगन्ध ही (तुम्हारी श्चारती की) घूप है। बासु चैंबर कर रहा है। बनों के सारे पुष्प तुम्हारी श्चारती के निमित्त पुष्प बने हुए हैं। तुम्हारी श्चारती (सीमित श्चारती) कैसे हो सकती है १ हे भवस्तरहन, तुम्हारी श्चारती कैसे हो सकती है १

<sup>1</sup> श्री गुरु श्रंच साहिब, गउबी सुलमनी, महला ५, पृष्ठ २६१-६२

२. भी गुरु प्रथ साहिब, सोहिला, रागु धनासरी, महला ३, एष्ट १३

भी गुरु प्रनथ शाहिब में अन्य स्थलों पर ऐसी ही विचारधारा प्राप्त होती है---

सरव मृत आपि वरतारा । सरव नैन आपि ऐखनहारा ॥
सगल समग्री जाका तना । आपन जसु आप ही सुना ॥
आवन जानु इकु खेलु बनाइआ । अगिश्वाकारी कीनी माइआ ॥
श्रार्थात् सभी भूतों में परमात्मा त्वयं ही बरत रहा है । विश्व के सभी
नेत्रों से परमात्मा ही देखता है । (अनन्त ब्रह्माण्डों की) सारी सामग्रियाँ
(जड़ और चेतन वस्तु) उस विराट् स्वरूप का शरीर है । वह अपना यश आप ही श्रवण करता है और आवागमन को उसने एक खेल सा बना रखा है । माया भी उसकी आज्ञाकारिणी है ।

सगुण ब्रह्म के विराट् स्वरूप का चित्रक्ष उपनिषदों और श्रीमद्भग-वदगीता में इसी रूप में पाया जाता है। उदाहरकार्थ—

श्रीनम्भा चचुपी चन्द्रस्वों दिशः श्रोत्रे वाग्विवृतास्य वेदा । वायु प्राणो हृद्यं विश्वसस्य पद्म्यां पृथवी हो य सर्वभृतान्तरात्मा ॥ श्रयांत् श्रान्त (शुलोक) जिसका मस्तक है, चन्द्रमा श्रीर सूर्व नेत्र हैं, दिशाएँ कान हैं, प्रसिद्ध वेदादिक वाणी हैं, वायु प्राण है, सारा विश्व जिसका हृद्य है श्रीर जिसके चर्णों से पृथ्वी प्रकट हुई है, वह देव सभी भूतीं का अन्तरात्मा है।

इसी प्रकार श्रीमद्भगवदगीता के भ्यारहवें ख्रश्याय में पंद्रहवें रिलोक से तीसरे रिलोक तक में विराद् स्वरूप का चित्रण है।

विराट स्वरूप के चित्रण में गुढ़ ऋर्जुन देव ने कहा है कि खब्दि के समस्त जड़-चेतन पदार्थ परमात्मा का त्मरण करते हैं। खब्दि के पदार्थ हमारे सामने इस प्रकार समरण करते हुए रखे गए हैं, कि उससे परमात्मा के विराट स्वरूप का सहज ही बोध हो जाता है—

"घरती, आकारा, चन्द्रमा, सूर्य, वायु, अन्न, सारी सच्छि, लच्ड, द्वीप, सारे लोक, पाताल लोक, सत्य लोक, सारे जीव, चारों लानियाँ वाणी, ब्रह्मा, विश्यु, महेश, तैंतीस करोड़ देवतागरा, यद्मगरा, दैत्यगरा, पशु-पद्मी, सारे प्राची, वन, पर्वत, अवधृत, लताएँ, वल्लरियाँ, शास्त्राएँ, स्यूल-स्क्म,

<sup>🤰</sup> श्री गुरु प्रन्य साहिब, गडदी सुस्तमनी, महला ५, एष्ट २६४

२ मुख्डकोपनिषद्, मुख्डक २, खरक १, मंत्र ४

सारे जन्तु, सिद एवं सायक गर्ग, चारों ब्राश्रमों के तर नारी, सारी जातियाँ, ज्योति, सारे वर्ष के लोग, गुणो, चतुर, पंडित, दिन-रात, घड़ी, निमिम, घड़ी, मुहूर्च, काल-अकाल, शौच (पवित्रता) अवस्य एवं सास्त्रादिक उस पर-नात्मा का स्मरण करते हैं, जो गुर्सों का यह है, जिनके यशों का गुर्मान नहीं हो सकता, जो सबमें समान रूप से व्याप्त है, जो अलक्ष्य है झौर एक इस के लिए भी नहीं देखा जा सकता।

सगुण रूप की विराध्-भावना का निरूपण कहीं-कहीं इस पकार भिलता है—एक ही परमात्मा के नाना रूप हैं और नाना रंग हैं और वह एक ही नाना भेल धारण करता है। अविनाशीं, एक परमात्मा ने अपना विस्तार अनेक रूप से किया है। एक इस भाव से वह असंख्य लोलाएँ कर रहा है। इस प्रकार वह सर्वथा परिपूर्ण है—

नाना रूप नाना जाके रंग । नाना भेख करिंह इक रंग ॥ नाना विधि कीयो विसयार । प्रभु अविनासी एकंकार ॥ नाना चित्रत करे जिन माहिं । पुरि रहिओ पुरन सब ठाइ ॥ ( गड़दी सुखमनी, महला ५, १४ २८४ )

कठोपनिषद् के निम्नलिखित मंत्र का मान मी बिलकुल समान सा प्रतीत हो रहा है—

श्रविश्वेको भुवनं प्रविष्टो, रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव । एकस्तथा सर्वं भूतान्तरात्मा, रूपं रूपं प्रतिरूपो विश्व ॥

कटोपनिषद्, अभ्याय २, वरुली २, मंत्र ६

श्चर्यात् "जिस प्रकार सम्पूर्ण मुक्त में प्रविष्ट हुन्ना एक ही श्रम्नि प्रत्येक रूप (रूपवान वस्तु ) के अनुसार हो गया है, उसी प्रकार सम्पूर्ण भूतों का एक ही अन्तरात्मा (परमात्मा) उनके अनुरूप हो रहा है तथा वही उनके बाहर मी है।"

विराट्-स्तरूप के निरूपण में अनेक स्थलों पर यह स्वय्य रूप से कह दिया गया है कि प्रभु ही सब कुछ है। उसके अतिरिक्त कोई दूसरी वस्तु है ही नहीं। यथा—

१, श्री गुरु प्रन्थ साहिब, मारु सोलहे, प्रष्ठ १०७८-७३

आपे दाना आपे बीना । आपे आपु उपाइ पतीना ।

आपे पउणु पाणी बैसतर आपे मेलि मिलाई है ॥ ३ ॥

आपे सिस स्रा प्रो प्रा । आपे गिआनि धिआनि गुरु स्रा ॥४॥

आपे पुरस्तु आपे ही नारी । आपे पासा आपे सारी ॥ ५ ॥

आपे भवर फुलु फलु तरवर । आपे जलु थलु सागर सरवर ।

द्यापे मञ्ज कछ करणी करु, तेरा रूप न लखणा जाई है।

प्रापे दिनमु आपे ही रैणी। आपि पतांजी गुर की वैणी । ॥॥॥॥

तात्पर्य यह है कि परमात्मा स्वयं ज्ञाता है और स्वयं ही द्रष्टा है। वह
अपने आपको स्च कर प्रसन्न होता है। परमात्मा ही, पवन, जल और
वैश्वानर (अपिन) है। इनका मेल भी प्रभु ही करता है। आप ही शशि है,
आप ही पूर्ण सूर्य है। आ। ही ज्ञानी, ध्यानी, गुरु और शूरवीर है".......

"परमात्मा हो पुरुष है, वही स्त्री है, वही जुए की पासा है और वही उसकी
सारी है"........

"वही भ्रमर है, वही वृज्ञ है ऋौर वही उस वृज्ञ का फूल ऋौर फल है। वही मच्छ-कच्छ की करणी करता है ऋौर उसका रूप कुछ समक्त में नहीं ऋगता। इस प्रकार वह स्वयं दिन ऋौर रात बना है ऋौर स्वयं ही गुरु के वचनों की सुन कर प्रसन्न होता है—

श्रंत में गुरु श्रर्जुन देव ने यह कहा कि श्रव्यक्त श्रौर श्रयोचर परमात्मा का विराट् स्वरूप श्रनन्त है। सारा दृश्यमान जगत् ही (सारा विराट्) उस परमात्मा का स्वरूप है—

"तू बेबंतु भिवगतु अगोचरु, इहु सभु तेरा श्रकास ॥ १॥ १०॥ जिस प्रकार निर्मुण ब्रह्म श्रमन्त है श्रीर उसका कथन नहीं किया जा सकता, उसी माँति सगुण ब्रह्म का विराट्स्वरूप भी कथन की सीमा से परे है। तभी तो गुरु नानक देव जी ने 'जपुनी' में कहा है—

> श्रंतु न जापै कीता आकार । श्रंतु न जापै पारावार ॥ श्रंत कारिय केते बिललाहि । ताके श्रंत न पाण जाहि ।

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रन्य साहिब, मारू सोलहे, महला 1, पृष्ट १०२०

२. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, बासा, मुहला, ५, एष्ठ ३७३

पृदु स्रंत न साग्रै कोइ। बहुता कहीऐ बहुता होइ॥ पडदी २४॥ (जपुजी)

त्रयांत, "उस परमात्मा के लिए हुए श्राकार (विराट् स्वरूप कोई न पा सका। उसकी सीमा का कोई श्रंत नहीं है। बहुत से लोग उसका श्रंत पाने के लिए बिलबिलाते रहते हैं, पर वे श्रंत नहीं पा सकते इस मकार जितना अधिक कथन करते जाइए, उतना ही उसका विस्तार बढ़ता जाता है श्रीर कोई भी उसका श्रंत नहीं पा सकता।" उसका विराट्-स्वरूप कितना महान् है, इसे वही जान सकता है—

''जेवहु भापि जासै भापि भापि।'' पठदी २४॥ (अपुर्जी)

परमातमा के अन्य गुण-गुरुक्षों ने मन के चिन्तन के निमित्त परमात्मा के अनेक गुणों को सम्मुख रखा। उन्हीं गुणों के चिन्तन के आधार पर, साधक, उत्तरोत्तर आगे बढ़ कर निर्मुण ब्रह्म के चिन्तन में समर्थ हो सकता है। एक बारगी निर्मुण ब्रह्म की आराधना में प्रवृत्त होना शक्य नहीं है।

गुरुश्रों ने परमात्मा को सर्वन्यापी, सर्वान्तयां भिन्, सर्व शक्तिमान्, दाता, भक्त-बत्सल, पिततपावन, परम कृपाल, स्व प्रेरक, शीलवन्त, सखा, सहायक, माता-पिता, स्वामी, शरखदाता स्रादि विशेषणों से विभूषित किया है। स्रव उसके कतिपय विशेषणों की व्याख्या गुध्वाणी के स्रनुसार की जायगी।

सर्वव्यापी—श्री गुरु प्रन्थ साहित में परमातमा का सर्वव्यापकत्व स्थान स्थान पर प्रदाशत किया गया है। यह जड़-चेतन, स्थूल-एक्म सभी में व्याप्त है। चौदह भुवनों क्रीर चारों दिशाश्रों में वही व्याप्त है े लोक-परलोक में उसी की व्यापकता है । जल-थल में वही बरत रहा है । निष्केवल परमातमा ही गुप्त क्रीर प्रकट सभी स्थानों में परिपूर्ण है ।

<sup>1.</sup> चारि कुट चउद्ह भवन सगल विद्यापत राम पउर्बा १४॥ बिता गउदी, महला ५, पृष्ठ २३३

२. एथे तुँ है, आगे आरे ॥१॥३२॥६४ माम, महला ५, पृष्ठ १०७ ३. कापे बलि थलि बरतदा, ॥३॥४॥३०॥६८॥ गउदो माम, महला ४, पृष्ट १०४

थ. घरि इको, बाहरि इको, थान थनंतरि आपि ॥३६॥७६॥ सिरी रागु, महला ५, पृष्ठ ४५

संदोप में यह कि आदि, मध्य, अन्त में एक ही परमात्मा व्यास है। जैसे सूर्य की किर्यों सर्वव्यापिनी हैं, वैसे ही परमात्मा भी सभी स्थानों में व्याप हैं। जैसे काष्ठ के मीतर अभि व्याप है, वैसे ही सभी स्थानों में परमात्मा व्याप्त हैं। जिस प्रकार वह स्थानों में रम रहा है, उसी प्रकार प्राख्यों में जैसे सभा वनस्पतियां में आग अंतर्हिन है और जैसे दूध में पृत व्याप्त है, वैसे ही (ब्रह्मादिक पर्यन्त) उब से उच देवों से लेकर (क्रमादिक) तुच्छ से तुच्छ जीवों में परमात्मा व्याप्त हैं।

सर्वोन्तर्यामन्—वैसे तो स्नाकाश सर्वव्यापक है, पर सर्वोन्तरयामिन् नहीं है। वह परमात्मा चैतन्य मय है, ज्ञान एवं शक्ति से परिपूर्ण है। वह सब के भीतर बाहर स्थित होकर, बिना कुछ कहे-सुने सारे रहस्यां को जानता है। मनुष्य जो कुछ भी भला अथबा बुरा करता है, कुछ भी परमात्मा से छिपा नहीं है, क्योंकि वह समीप से भी समीप है—

सो प्रभु नेरे हूं ते नेरे । देव गन्वारी, महला प हरि बंदरि बाहरि इक तूं, तूं जासहि भेतु । जो कीये सो हरि जासहा, मेरे मन हरि चेतु ॥

तया

"बिन बकने बिन कहिन कहावन, श्रंतरजामी जानै । सारंग महला ५

९ बादि बंति सथि प्रभु सोई । ३ ।३८॥४५॥, साम्र, महला ५, एष्ट १०७

२. जिड पसरी सूरज किरिंग जीति

एको हरि रवित्रा सब ठाइ ॥ शा रहाउ ॥ रागु वसंतु, भहला ४, पृष्ठ ११७७

३. जिंड वैसन्तर कासट मकार ॥२॥१॥१४॥ देवगंधारी, महला ७, एष्ट ५३५

४. सगज बनसपति महि बैसंतर सपल दूध महि घीत्रा ॥२॥१॥२६॥ स्रोरठ, महला ७, पृष्ट ६ १७

अ. श्री गुरु प्रय साहिब, सिरी रागु की बार, महला ३, प्रष्ट ८४

"तू करता सभु किछु जाणदा सिम जीख टुमारे॥

वडहंस की बार, महला ३, पृष्ट ५८६

सर्वशक्तिमान्—जो परमात्मा सर्वव्यापक श्रीर सर्वान्तर्यामिन् है, वह सर्वशक्तिमान् भी है। प्रभु ही करण-कारण समर्थ है। जो कुछ वह करता है, वही होताहै, दूसरा कुछ भी नहीं। रिक्त को भरकर वही पूरा करता है श्रीर भरे हुए को वही खाली करता है। इस्स भर में तो स्थापित करता है श्रीर इस्स भर में ही मिटा देता है।

करण कारण समस्थ प्रभ जो करे सो होई। खिन महि थापि उथापदा तिस विन नहि कोई॥

पौदी, बार जैतसरी, महला ५

परमात्मा च्रण मात्र में रंक को राजा बना डालता है और राजा को रंक-

छिन महि राउ रंक करई, राउ रंक कर डारे ।विहागना, महला ५ खिन निह थापि उथापन हारा कीमत जाड़ न करी । राजा रंक करें खिन भीतर, नीचिह जोति धरी॥ गूजरी, महला ५ परमात्मा सवराक्तिमान् है, इसलिए अघटित और अनदोनी वस्तुओं को घटित और होनी बना कर दिखा देता है—

सीहा बाजा चरगा कुटीबा, एना सबाजे बाह् । बाहु खानि तिना मासु खबाजे, एहि चलाहे राह<sup>े</sup> ॥

त्र्यांत् सिंह, बाज, शिकरा श्रीर चील ऐसे मांसाहारी जीवों को सर्वशक्तिमान् परमात्मा घास खिला सकता है श्रीर जो घास खाने वाले जीव है, उन्हें वह मांस खिला सकता है। तात्पर्य यह कि सर्वशक्तिमान परमात्मा शक्तिशाली को शक्तिहीन श्रीर शक्तिहीन को शक्तिशाली बना सकता है।

इसी माँति गउड़ी सुलमनी में प्रमु की समर्थता का इस भाँति निरू-

पण किया गया है—

\_ नीकी कीरी में मिह कल राखें। भसम करें जसकर कोटि जाखें। श्रयांत्, जिस छोटी सी चींटी में प्रभु शक्ति भरता है। (वह चींटी) लाखों, करोड़ों की सेनाओं को भस्म कर देती है।

१ श्री गुरु प्रंथ साहिब, वार माम, महला १, एड १४४

२ श्री गुरु प्रंथ साहिब, गउदी सुलमनी महला ५, एष्ट २८५

प्रभु की इसी सर्व-नियामिका शक्ति पर निश्चिन्त होकर गुरु अमरदास जी कहते हैं---

हरि आपे मारे हरि आपे होई, मन हरि सरणी पिंद रहीरे। हरि बिनु कोई मारि जीवालि न सके,

मन होइ निचिंद निसंतु होइ रहीं ऐ ॥

त्र्यांत् 'परमात्मा ही मारता है त्रौर वही छोड़ता है। इसीलिए ऐ मन, ऐसा समक्त कर उनकी शरण में पड़ जान्त्रो। परमात्मा के बिना कोई अन्य व्यक्ति न मार सकता है और न जिला सकता है अर्थात् मारने जिलाने की शक्ति परमात्मा ही में है। इसीलिए, ऐ मन, निश्चिन्त होकर पैर फैला कर सो रह।'

सूत्रधार—जो परमात्मा सर्वव्यापी, सर्वान्तर्यामिन्, सर्वशक्तिमान् है, वहीं सुत्रधार भी है—

आपे स्त आप बहु मगीआ, कर सकती जगत परोइ। आपे ही स्तथार है पिश्रारा, स्त किचै दहि देश होइ॥ सोरठ, महला ४

श्रयांत्, "परमात्मा ही स्त बना है श्रीर वही माला की मनिया बना हुश्रा है। वह श्रपनी ही शक्ति में सारे जगत को पिरोए हुए है। वही स्त्रधार भी है। यदि वह स्त खींच ले, तो सारी मनिया श्रस्त-व्यस्त हो जायँगी।"

न्यायी—परमात्मा गुब्द्रों की दृष्टि में महान् न्यायी है। वह जीवाँ के कमानुसार उनके भले-बुरे कमों का फल देता है। वह पापियों को द्रख तथा पुर्यात्माद्रों को बढ़ाई देता है। वह बिना तराजू के ही सारे संसार को तीलता रहता है।

> हरि त्राप वहि कर निचाउ, क्रिकार सम मार कडोड़ । सिचारा देह बडिआई हरि धरमित्राउ की चोह ॥ (पडदी, महला ४, वार सिरी राग)

सचा सच नित्राठ, पार्या नर हारदा।

(महला ४, बार, सिरी रागु ।)

१. श्री गुरु प्रन्य साहिब, वडहंस की वार, महला ३, एष्ट ५३४

मेरा प्रभु निरमल श्रगम श्रपारा । बिन तकड़ी तोलै संसारा ॥ माम, श्रसटपदी, महला ३ सचा श्राप तलत सचा, बहि सचा करे निश्राट ॥ पद्धड़ी, महला ३, बार रामकली १

दाता—परमात्मा से बढ़कर कोई दूसरा दाता नहीं है । वही सब को देने वाला है। उसका भाषडार अगिशत है और भरा हुआ है । वह इतना बड़ा दाता है कि उसके पहले पहल खाने-पीने की व्यवस्था करके, तब जीवों की स्किट की। र पवन, पाना, अबि, ब्रह्मा, विष्णु, महेरा, सभी उसके याचक है। परमात्मा अकेला ही दाता है। वह अपनी ही इच्छा से सबको देता है। तैंतीस करोड़ देवतागण उसी से याचना करते रहते हैं और उसके देने में किसी प्रकार की कमी अथवा बुटि नहीं आती।

र ज़क सीर पालन कर्ता-गुरुकों ने परमात्मा को सदैव रहक स्नौर पालक के रूप में देखा है। इच्टदेव में रहा स्नौर पालन का भाव आरोपित करना ही भिक्त का सर्वस्त है। विना इस भावना के साधक भिक्त के चैत्र में एक कदम मो आगे नहीं बढ़ सकता। परमात्मा ही माता के गर्म से जीवों की रहा करता है। उसी परमात्मा का यहाँ (इस लोक में) स्नौर वहाँ

<sup>ा</sup> समना दाता एक है दूजा नाहीं कोइ। सिरी रागु, महला प

२ ददा दाता एक है, सम कड देवणहार । देदें तोट न आवई, अगनत भरे भंडार ॥ गडबी, बावन, अन्सरी

३ पहिलो दे तै रिजक समाहा । विद्यो दे ते जंत उपाहा । माम, महत्वा ३, असटपदी ।

४ पवण पाणी असिन तिन कीचा, बह्मा बिसनु महेस सकार । सरवे जाचक, तृं प्रभु दाता, दात को झाने वीचार ॥ कोटि तैंतीस जाचिह, प्रभु नाइक, दे दे तोट नाहीं भंडार । (गृजरी, महता १, ससटपरी)

भ मात गरम महि आपन सिमुरन दे तह तुम राखनहारे।—सोरिट, महला भ

(परलोक) में आसरा है। परमात्मा की सबसे बड़ी विशेषता यह है कि वह सुग्रहीमों का भी पालनकत्ता है। र

क्षमाशील—पदि प्रभु इमाशील न हो, सदैव न्यायों ही रहे, तो जीव का कभी उद्धार हो ही नहीं सकता। अतएव जो अनन्य भाव से अपने पर-मात्मा में समर्पित कर देते हैं, उनके सारे अवगुणों को वह इमा कर देता है। यदि वह जीवों के असंख्य अपराधों को इमा न कर दे, तो जीव का कभी उद्धार ही न होडे। परमात्मा किसी अन्य (पैगम्बर आदि) की सिफारिश से इमा नहीं करता, बिक अपने दयालु स्वभाव के कारण ऐसा करता है । जिसको परमात्मा अपना बना लेता है, किर वह उस व्यक्ति (के पापों) का लेखा नहीं लेता । परमात्मा अपने इमाशील स्वभाव के कारण ही जीव के सारे दोषों और अपराधों को इमा कर देता है । यदि वह प्रत्येक अपराध का लेखा माँगने लगे, तो कोई भी व्यक्ति लेखा नहीं दे सकता । वह अपने इमाशील स्वभाव के कारण ही कृतिवयों को भी पालता पोसता है ।

साता-पिता —संसार में माता-पिता का सम्बन्ध परम पुनीत है। माता-पिता की गोद में वालक अपने परम निर्मय और निर्दृन्द समकता है और वह अपने को सभी प्रकार से निश्चिन्त पाता है। बालक की चिन्ताओं का सारा

गडदी, बाबन चलरी, महला ५.

वासा, महला 1, वसरपदी।

१, ईहा उहा तुहारो धोरी । सोरिड, महला ५

२. ओह निरगुणि और पालदा सोरिह, असटपदीका, महता ५, प्रष्ट ६४०

असंख खते जिन वस्त्रसन हारा । नानक साहिब सदा दङ्ग्रारा ॥ लेखैं कतिह न छुटीथे, जिन खिन भूजनहार । बखसन हारा बखसले, नानक पार उतार ॥

सरव निरंतर आपे आप । किसै न पूछे बखसै आप ।।

प, जाकउ अपनी करें बलसीस । ताका लेखा न गनै जगदीश ॥ गउदी सखमनी, महला प

६. नानक सगले दोव उतारिश्चन, प्रभु पार बहम बलसिंद । सिरी रायु, महला ५.

७. जेला मागे, ता कित दीए । माक्त, महला ३, असटपदी

८. चकिरतघरा नो पालदा प्रभु ......। सिरी रागु, महला ५.

उत्तरदायित्व उसके माता-पिता पर रहता है। गुरुश्रों ने इसीलिए परमात्मा को माता-पिता के रूप में माना है—

नानक पिता माता है हिर प्रभु, बारिक हिर प्रतिपारे।
(रामकली, महला ४)
एक पिता, एकस के, बारिक—(सोरठ, महला ५)
जिसका पिता तुँ है, मेरे सुआमी, तिह बारिक भूस कैसी॥
(मलार, महला ५)

भक्त-वत्स्रल पतिवोद्धारक-परमात्मा भक्त-वत्मल है। वह अपने सेवकों की रक्षा अवश्य करता है।

करि किरपा प्रभि कापणी अपने दास रखि लीए।

(विलावलु, महला ५, पृष्ठ ८१५)

संतों और वेदों का कथन है कि परमात्मा पतित-उदारक है। भक्त-वासल परमात्मा का विरद थुगों से चला आ रहा है।

वे पतितों को पुनीत करने वाले हैं, दीनबन्धु हैं, गज की त्रास मेटने वाले हैं।

इस प्रकार गुस्कों ने परमात्मा को ही सब कुछ माना है। "परमात्मा ही उनका पर्यंत है। वही उनका आसरा है, वही उनका मित्र है, वही उनका साजन है, वहीं उनका स्वामी है। उसके दिना वे किसी दूसरे को जानते ही नहीं।

सगुरा ब्रक्ष के सिलिसिले में दो बातों का स्पष्टीकरण आवश्यक है।

पितत उधारण पारब्रह्म सन्त बेद करुन्दा ।
 भगति बहुल तेरा विरदु है जिन लिग वरतन्दा ।
 गउदी की वार, महता ५, प्रष्ट ३।६

२. पतित पुनीत दीन बन्धु हरि सरिन ताहि तुम आवउ । गज को त्रासु मिटियो जिह सिमरत तुम काहे विसरावड ॥ रागु गडही, महला ६, ए० २३६

तूँ मेरा परवतु, तूँ मेरा श्रोला ।
 तूँ मेरा मीतु, साजनु मेरा सुआमी ।
 तुष विन श्रवह न जानिखिशा ॥ माम, महला ५, श्रसटपदीशा,
 पुष्ठ १६१-३२

एक तो यह कि गुरुश्रों ने परमात्मा के जिन गुणों का उल्लेख किया है, उनके श्राधार पर कोई यह न समझ ले कि उन्होंने श्रवतारवाद का प्रतिपादन किया है। उन्होंने स्पष्ट शब्दों में श्रवतारवाद का खरडन किया है। दूसरी बात यह है कि श्रवतारवाद के खरडन के साथ ही उन्होंने एकेश्वरवाद का प्रतिपादन किया है।

## अवतारवाद का खण्डन

यद्यपि गुरुश्रों के परमात्मा को अनेक विशेषताश्रों से युक्त माना है, पर उन्होंने अवतारवाद का स्पष्ट रूप से विशेष किया है। गुरु नानक देव ने रामावतार के सम्बन्ध में अपने विचार इस भाँति प्रकट किए हैं—

मन महि फूरै रामचन्दु सीता लख्नमणु जीगु। इणवंतर जाराधिया चाइथा करि संजोगु॥ भूला दैतु न सममई तिनि प्रभ कीण् काम। नानक बेपरवाह सो, किरतु न मिटई राम ॥२६॥ सलोक वारां ते बधीक, पृष्ठ १४१२

श्चर्यात्, ''रामचन्द्र जी ने सीता श्रीर लक्ष्मण् के लिए मन में दुःल प्रकट किया। उन्होंन इनुमान जी को स्मरण् किया श्रीर संयोगवरा वे श्रा गए। मूर्खं रावण्य यह नहीं समक्षता था कि मेरी मृत्यु का कारण् राम नहीं, परमात्मा है। 'नानक' कहते हैं कि परमात्मा सर्वथा स्वतंत्र है, क्योंकि राम भी भाग्य-रेखा नहीं मेट सके।

गुर नानकदेव के आसा राग में रामावतार और कृष्णवतार का खरदन इस प्रकार किया है—

पराष्ट्र वर्षा सम धरती जल अगनी का वेषु कीआ। अंधुलै दहसिरि मूंद कटाइआ रावस मारि किया बढ़ा भह्या।

जीम उपाइ जुगति हथि कीनी, काली निक किम्रा बदा भइमा।
किस तूँ पुरस्तु जोरु कउन्न क्हीं ऐ सरब निरंतर रिव रिहमा॥
नाति कुटुंबु साथि वरदाता मह्मा भालत्य स्सिट गइमा।
मागे मतु न पाइमो ताका कंसु खेदि किम्रा बदा महमा।॥३॥॥॥

<sup>1.</sup> श्रीगुरु ग्रंथ साहिय, रागु श्रासा, महला 1; पृष्ठ ३५०

श्चर्यात् परमात्मा ने पवन की रचना की, सारी पृथ्वी को धारण किया श्चौर जल तथा श्चिम को मेल मिलाया। श्चेषे रावण ने श्चपने दस शिरों को कटवाया। रावण को मारने से परमात्मा को क्या बढ़प्पन प्राप्त हुआ। है जिस परमात्मा ने सारे जीवों की स्रष्टि की श्चौर उनके सारे विधान श्चपने हाथों में रखा, तो भला बतात्रो, (कालीय) नाम के नाथने से उसे क्या बढ़ाई प्राप्त हुई। तुम किसके पित हो है तुम्हारी स्त्री कीन है है तुम तो सभी में रम रहे हो। बरदाता (ब्रजा) जिसका स्थान कलमनाल है स्रष्टि-रचना के विस्तार का पता लगाने के लिए गए। पर स्रष्टि के श्चादि श्चन्त का पता उन्हें न लगा। भला ऐसे परमात्मा को किस के मारने से बया बड़ाई प्राप्त हो सकती थी !

गुर नानक देव ने ही एक स्थान पर कहा है कि एक परमात्मा ही निभैय ऋ र निरंकार है, रामादिक तो धूल के समान तुक्छ हैं—

> नानक निरभउ निरंकार होति केते राम रवाल ॥ आसा, महला १, वार सलोका नालि सलोक भी, पृष्ठ ४६४

पंचम गुद, अर्जुन देव ने गुद नानक के स्वर में स्वर मिलाते हुए कहा है, कि सारी तिथियाँ एक पास रख दों और अष्टमी (माइपद, कृष्ण जन्माष्टमी) तिथि को अपनी जन्म-तिथि बनायी। अम में मूल कर लोग कचापन करते रहते हैं। परमातमा जन्म और मरख से परे हैं। पंजीरी बनाकर चोरी से (परदे की आह में) ठाऊर का भोग लगाते हो। अरे 'साकत,' अरे पशु, परमातमा न जन्म थारख करता है और न मरता है।.....वह मुख जल जाय जो चित्त से यह कहता है कि परमातमा योनि के अंतर्गत आता है। वह न जन्म थारख करता है, न मरता है और न कहीं आता है, न

समली बीति पासि डारि राखी । असटम बीति गोविंद जनमासी ॥१॥ भरमि भूखे नर करत कचराइण । जनम मरण ते रहत नाराइण ॥१॥ रहात ॥१॥

जाता है। नानक का परमात्मा तो सर्वत्र समान कप से व्याप्त है-

करि पंजोर सवाइश्रो चोर। स्रोहु जनमि न मरे रे साकत डोर ॥२॥

सो मुख जलउ चितु कहिंह ठाकुर जोनी ।।३॥ जनमि न मरें न खादै न जाइ । नानक का प्रभ रहिस्रो समाइ ॥ —रामु भैरड, महला ५, घर १, घर ११ १३३६

कहना न होगा कि उस समय जितने भी जानाश्रयी शाला के संत हुए, अधिकांश ने अवतारवाद का लएडन किया है। कबीर, रजब, वपना, दादू, पलटू, तुलसी साहब सभी ने अवतारवाद का लएडन किया है। १ एफेश्वरवाद

बीजमंत्र के विवेचन में एक शब्द की ब्याख्या करते समय यह बात बतलाई गयी है कि गुरुत्रों ने परमात्मा को एक माना है। उपनिषदों में भी परमात्मा को एक ही माना है। इस्लाम धर्म का एकेश्वरवाद तो प्रसिद्ध ही है। गुरुत्रों ने स्थान-स्थान पर जोरदार और स्पष्ट शब्दों में कहा है कि मेरा परमात्मा एक है।—

> साहितु मेरा एकु है अवह नहीं भाई ॥२॥१८॥ —आसा काक्री, महला, १ पृष्ठ ४२०

एक स्थान पर तो गुरु नानक देव ने परमाःमा को तीन बार एक कहा है—

साहित मेरा एको है। एको है भाई एको है।।१.। रहाउ ॥५॥
—रागु श्रासा, महला १, पृष्ठ ३५०

गुरु अंगद देव भी इसी भाँति कहते हैं -

एक कृसनं सरब देवा, देव देवा त द्यातमा । —श्रासा, वार सलोका नालि सलोक भी, महला २, पृष्ठ ४६३

श्रयांत् सारे देवताश्रों में एक इ.ध्या ही देव हैं। वही देवताश्रों के देवत्वपन की श्रात्मा है।

गुरु श्रमरदास जी भी कहते हैं— नानक इक्सु विनु मैं श्रवह न जागीं

—वडहंसु, महला ३, पृष्ट ५५६

गुरु रामदास जी एकेश्वरवाद का प्रतिपादन अपने शब्दों में इस प्रकार करते हैं —

"हरि हरि प्रमु एको अवरु न कोई तू आवे पुरस्त सुजान जीउ ॥ ३॥७॥१४॥ आसा, महला ४, पृष्ट ४४८

<sup>1.</sup> हिन्दी काष्य में निर्गण सम्प्रदाय: पीताम्बरदत्त वद्ध्याल,

इसी भौति पंचम गुरु में भी एकेंश्वरवाद की भावना पर्याप्त मात्रा में पायी जाती है। उदाहरणार्थं—

> पारतहा प्रभु एकु है दूजा नाहीं कोई ॥॥॥०६॥ सिरी रागु, महला ५, पृष्ट ४५ हरि दिनु दूजा को नहीं पुको नामु घिकाइ ॥१॥ रहाउ ॥१२॥८२॥ सिरी रागु, महला ५, पृष्ठ ४६ नानक पुको पसरिया दूजा कहें इसटार ॥ गडदी सुकामनी, महला ५, पृष्ट २६२

### निर्गुण और सगुण उभय स्वरूप

परमात्मा के निर्मुण श्रीर सगुण स्वरूपों के श्रातिरिक्ति गुम्झों ने स्वष्ट रूप से उसके उभय स्वरूपों को माना है। उनके विचार में ब्रह्म निर्मुण भी है, सगुण भी है। इसके साथ ही साथ वह निर्मुण श्रीर सगुण दंनों ही एक साथ है। गुरु नामक देव ने 'सिह्म-गोक्टी' में कहा है कि परमात्मा ने श्रव्यक्त निर्मुण से सगुण ब्रह्म को उत्पन्न किया और वह दोनों श्राप ही है।

श्रविवतो निरमाइलु उपने निरगुण ते सरगुण थीआ।

गुक अमरदास जी ने इसी बात को पुष्ट करने के लिए स्वर्ध कह दिया कि परमात्मा निर्मुण और सगुण स्वरूप अपने आप ही है। जो इस महान् तत्व को पहचानता है, वही बास्तविक पंडित हैं—

निरगुण सरगुण आपे सोई। सतु पड़ाणे सो पंडितु होई शाशशास्त्र॥ पाँचवें गुरु, अर्जुन देव ने अनेक स्थलों पर कहा है कि परमात्मा निर्मुण और सगुण दोनों ही स्वरूप है—

"तूं निरगुन त्ं सरगुनी <sup>3</sup>॥२॥५॥१४१॥ तथा

"निरंकार आकार आपि निरगुन सरगुन एक <sup>प</sup>॥

<sup>1.</sup> गुरु अंग्र साहिब, रामकली, महला 1, सिंघ गोसटि, पृष्ठ ६४०

२. श्री गुरु ग्रंथ सादिव, माम, महला ३, पृष्ठ १२८

१. थी गुरु प्रंथ साहिब, गौदी चेती, महला ५, पृष्ठ २११

४, श्री गुरु प्रंथ साहिब, गउड़ी बावन असरी, महला ५, एष्ठ २५०

तथा

"निरगुनु आपि सरगुन भी ओही। कला धारि निनि सगली मोही? ॥८॥१८॥

गुर अर्जुन देन एक स्थल पर कहते हैं कि किसी के पास निर्मुण स्वरूप है, किसी के पास सगुण स्वरूप। किन्तु मेरा स्वामी तो दोनों हो स्वरूपों में कीड़ा कर रहा है—

ईधे निरमून उधे सरमुन, केंब्र करत विकि सुआमी मेरी? ॥ इस प्रकार गुक्झों की वाणी में के अनुसार परमात्मा के स्वरूप के विवेचन में यह देख लिया गया कि परमात्मा निर्मुण भी है, अगुण भी है तथा निर्मुण और सगुण दोनों ही है। पर वह अवतार धारण नहीं करता। वह एक है और अजन्मा है।

श्री गुरु ग्रंथ साहिब, यडदी सुलमनी, महला ५, पृष्ट २८७

२, श्री गुरु प्रय साहिब, रागु विज्ञावेख, महला ५, प्रष्ठ ८२७

# सृष्टि-क्रम

# सृष्टि के पूर्व के तस्व

सृष्टि-क्रम भी अद्भुत पहेली है । विभिन्न दार्शनिकों और तत्व-वेत्ताओं ने इस समस्या को अपने-अपने ढंग से मुलकाने का प्रयास किया। परन्तु किर भी वह ज्यों की त्यों बनी रही। सिक्कों के आदि गुरु नानक देव ने सृष्टि-रचना के सम्बन्ध में एक ऐसे समय की कल्पना की है, जब सृष्टि का नाम-निशान लक नहीं था। वे कहते हैं, "अग्रिक्त युगों पर्यन्त महान् अन्धकार या। न तो पृथ्वी थीं और न आकाश था। प्रभु का अपार हुकम मात्र था। न दिन था, न रात थी। न तो चन्द्रमा था, न सूर्य। केवल शून्य मात्र था। " वेद-पुरास्, स्मृति-शास्त्र कुछ भी न थे। पाठ-पुरास् तथा सूर्योदय और सूर्यास्त भी न थे। वह अगोचर वह अलख रवयं अपने को प्रदर्शित कर रहा था।"

गुरु नानक देव की उपर्युक्त विचारावली एवं ऋग्वेद के नासदीय स्क

की विचारधारा में ऋसाधारण साम्य है।

नासदीय स्क में सृष्टि-रचना की पूर्वावस्था का वर्णन इस प्रकार किया गया है, "तब अर्थात् मूलारंभ में असत् नहीं था और सत भी नहीं था। अर्तारम् नहीं था और उसके परे का आकाश भी नहीं था। (ऐसी अवस्था में) विसने (विस पर) आदरस डाला ! वहाँ ! विसके मुख के लिए ! अगाध और गहन जल भी वहाँ था !"

"तब मृत्यु अर्थात् मृत्युग्रस्त नाशवान् इत्य सृष्टि भी न थी। अतएव (दूसरा) अ्रमृत अर्थात् अविनाशी नित्य पदार्थ (यह मेद भी) न था। इसी प्रकार राजि और दिन का फेर समस्तने के लिए कोई साधन (प्रकेत) न या। को बुख था, यह अवेला एक ही। अपनी शक्ति (स्वधा) से वासु के बिना स्वासोच्छ्यास सेता अर्थात् स्फूर्तिमान होता रहा। इसके अविश्क्त या परे इन्छ भी न या।"3

१, श्री गुरु प्रेथ साहिब, मारू सोल हे, पहला १, प्रष्ठ १०३५-३६

२. ऋग्वेद, मरहत्त १०, १२१ स्क, नासदीय स्क, ऋषा १

३, ऋग्वेद, मण्डल १०, १२६ स्त, ऋचा २।

ऋग्वेद में वर्णित इन्हीं मूल्य द्रव्यों का आगे अन्यान्य स्थानों में इस प्रकार उल्लेख किया गया है। जैसे (१) जल का तैत्तिरीय बाह्यण में "आपो वा इदमग्ने सिललमासीत्" अर्थात् यह सब पहले पतला पानी था। (२) असत् का तैत्तिरीयोवनिषद् में "असद् वा इदमग्न आसीत्" अर्थात् यह सब पहले असत् ही था। (३) सत् का छान्दोग्योपनिषद् में—

सदेव सोम्येदमय श्रासीरा³, श्रयांत् यह सब पहले सत् ही या। (४) श्राकाश का छान्दोग्योपनिषद् में श्राकाशः परायसम्भ, श्रयांत् श्राकाश ही सबका मूल है। (५) मृत्यु का वृहदारस्यकोपनिषद् में, 'नेवेद किंखिनाम श्रासीनमृत्युनेवेदमावृत्तमासीत्भ, श्रयांत् 'पहले यह कुछ मी नहीं या। मृत्यु से सब श्राच्छादित या। श्रीर (६) तम का मैत्रायस्युपनिषद् में 'तमो वा इदमेकमास', श्रयांत् पहले यह सब श्रकेला तम या। श्रन्त में इन्हीं वेद वचनों का श्रनुसरस करके मनुस्मृति में स्टिंग्ट प्रारम्भ का वर्शन इस प्रकार किया गया—

यासीदिंद तमे।भूतमप्रशातमलच्यम् । यप्रतस्यं मविज्ञे यं प्रसुष्ठमिव सर्वतः ।।।

श्चर्यात् "यह सबसे पहले तम से यानी श्रंथकार से त्यात था। भेदा-भेद नहीं जाना जाता था, श्चरान्य श्चीर निद्धित सा था।" फिर श्चागे उसमें श्चन्यक्त परमेश्वर ने प्रवेश करके पहले पानी उत्पन्न किया ।

गुरु नानक देव ने अत्यन्त दृढ़तापूर्वक इस बात का प्रतिपादन किया है कि सुध्य के मूलारंभ में कोई भेद नहीं या। जो कुछ भी या, वह सारे पदायों से बिलज्ञ्य था। वह अन्नेला अपने आप में प्रतिध्टित या।

<sup>1.</sup> तैतिरीय बाह्यस्, 1, 1, ३, ५,

२. तैत्तिरीयोपनिषद्, २. ७. १.

३ छान्दोग्योपनिषद् ६, २, १,

४ झान्दोग्योपनिषद् १, ६, १,

५ बृहदारचयकोपनिषद् १, २, १

६ मैत्रावरयुपनिषद् चतुर्थं प्रपाठक, ५

<sup>,</sup> मनुस्पृति, श्रध्याय १, रलोक ५

८. गीता-रहस्य अथवा कर्मयोगगगास्त्र, बाल गंगाघर विलक,

वइ निरंकार ब्रह्म निर्लिप्त भाव से बैठा था। उस समय किसी भी मौति की इस्यमान स्टब्टि का विस्तार नहीं या—

केते जुग बरते गुवारैं। तादी लाई खपर खपारें॥ अंधुकारि निरालयु बैठा ना तदि धंधु पसारे हैं। ॥१॥४॥७॥

इस प्रकार उपर्युक्त पद में सारी स्टब्ट में मूलारंभ का तत्व उसी को माना है, जो अपरंपार है और अपनी ताड़ी (ध्यान) में स्वयं अपने आप स्थित है। खान्दोग्योपनिषद् में भी इसी प्रकार की विचारधारा प्राप्त होती है। "स्वे महिम्नि प्रतिब्ठितः दे" अर्थात् अपनी महिमा से अन्य किसी की अपेदा न करते हुए अपने आप में प्रतिब्ठित है।

गुरुश्रों ने इस तत्व को कहीं-कहीं 'शुन्य' की संज्ञा दो है। इसी शुन्य को समस्त सृष्टि का भूल कारण माना है—

श्रयांत्, "अपरंपार परमत्मा अपनी शून्य कला में स्थित है किर भी वह स्वयं निर्लित है। शून्य से ही खारी सृष्टि उत्पति करके वह अपने आप देखता रहता है। वायु और जल की रचना उसने शून्य से ही की है। आंध्र जल, जीव आदि तुम्हारी (परमात्मा की) ज्योति है। सृष्टि-उत्पत्ति के मूला-रम्भ भी शक्ति इसी शून्य में विराजमान थी। इसी शून्य ते ब्रह्मा, विष्णु, महेश विदेवों की उत्पत्ति हुई।.....शून्य से ही चन्द्रमा, स्थं, आकाश-दिक की उत्पत्ति हुई.......शून्य से ही चन्द्रमा, स्थं, आकाश-दिक की उत्पत्ति हुई........शून्य से ही चन्द्रमा, स्थं, आकाश-

१ श्री गुरु अन्य सादिव, मारू, महला १, पृथ्ठ १०२६

२. ड्रान्दोरबोपनिषद् जारशाशा

शून्य में ताड़ी लगा कर स्थित है। इसी शून्य से पृथ्वी और आकार की उत्पत्ति हुई है।.......... त्रिभुवन की उत्पत्ति भी इसी शून्य से हुई है। माया की रस्ती इसी शून्य से हुई है और फिर इसी शून्य में विलीन हो जाती है। शून्य से ही चारों खानियाँ (श्रंडज, जरायुज, स्वेदज श्रीर उद्भिज) को उत्पत्ति हुई। इसी में सारो वाशियाँ श्रयांत् शास्त्रों की उत्पत्ति हुई। संचेप में सारी दश्यमान स्टिंट इसी शून्य से उत्पन्न होती है और इसी शून्य में विलीन होती है।"

पर इस 'शून्य' का अर्थ 'कुछ नहीं' नहीं है। शून्यावस्या का ताल्ययं उस स्थिति से है, जब संसार की उत्पत्ति के पूर्व सारी शक्तियाँ एक मात्र परमात्मा में केद्रीभूत थीं, जब न रूप था, न रेखा थी और न जाति थी।

अंकार—सिंट के मूलारंम के इस परम तत्व को गुरु अर्जुन देव ने 'श्रोंकार' की संज्ञा से प्रतिष्ठित किया है। उनका कथन है कि उसी श्रोंबंकारि' से सारी सब्दि की उत्पत्ति हुई है। दिन और रात का इसी से निर्माश हुआ। वन, नृण, विभुवन, जल, सारे लोकों की उत्पत्ति इसी 'श्रोंशंकारि' से हुई—

इस प्रकार गुरुओं के मतानुसार स्टिंग्ड की एक अनारम्म अवस्या थी और उसी से फिर स्टिंग्ड का प्रारम्भ हुआ। परमात्मा ही निर्मुख स्वरूप से समुख स्वरूप धारण कर स्टिंग्ड रचता है और उसमें अलिस होकर कार्य करता और कराता है।

जुग छतीश्र कन्नो गुकारा ।

त्रोचंकारि सम ससिट उपाई ॥ सभु खेळ तमासा तेरी विद्याई ।

सदा चलिपतु रहे गुर सबदी साचे सिठ चितु लाइदा ।।१॥४॥१४।।

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रन्य साहिय; मारू सोलहे, महला 1, पुण्ट 10 रेण

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू सोखहे, महला पुष्ठ १००३

३, श्री गुरु श्रंथ साहिब, मारू सोलहे; महला ३, पृष्ट १०६१,

श्रयांत "छत्तीस युगों तक श्रंधकार था (शून्यावस्था) थी। फिर (निर्मुण परमातमा ने सगुण रूप धारण कर) श्रोंकार से सारी सृष्टि की उत्पत्ति की। संवार के सारे खेल श्रीर सारे तमाशे उसकी सत्ता के प्रतीक हैं। वह परमात्मा (तारे कार्यों को करता हुआ भी) अलिस ही रहता है। गुरु शब्द से उस सच्चे परमात्मा से चित्त लगता है।

सांख्य मत---सांख्य मतानुसार सृष्टि-रचना के मूल कारण दो हैं---पुरुष और मकृति । बाल गंगाधर तिलक ने इसका विवेचन इस प्रकार किया है, कि सांख्य शास्त्र के अनुसार सृष्टि के सब पदार्थों के तीन वर्ग होते हैं। पहला श्रव्यक्त ( प्रकृति मूल ), दूसरा व्यक्त ( प्रकृति के विकार ) श्रीर तीवरा पुरुष श्रषांत् 'श्र' । परन्तु इनमें प्रलय काल के समय व्यक्त पदार्थों का स्वरूप नष्ट हो जाता है। इसलिए मूल में केवल पुरुष और प्रकृति दो ही तत्व शेप रइ जाते हैं। वे दोनों मूल तत्व सांख्यवादियों के मतानुसार 'क्रानादि' और 'स्वयंभू' है। इसीलिए सॉस्यवादियों को दैतवादी (दो मूल तत्व मानने वाले) कइते हैं। वे लांग मकृति श्रीर पुरुष के परे ईरवर, काल, स्वमाव या अन्य किसी भी मूल तत्व को नहीं मानते । इसका कारण यह है कि सगुण ईश्वर काल और स्वभाव सब व्यक्त होने के कारण प्रकृति से उत्पन्न होने वाले व्यक्त पदार्थी में ही शामिल हैं। यदि ईश्वर को निर्मुख मानें, तो साकार्य-वादानुसार निर्मुण मूल सख से त्रिगुणात्मक मकृति कभी उत्पन्न नहीं हो सकती। इसी लिए उन्होंने यह सिबान्त निश्चित किया है कि मक्कित श्रीर पुरुष को छोड़कर, इस सुन्धि का और कोई तीसरा मूल कारण नहीं है। इस पकार उन लोगों ने दो ही मूल तत्व निश्चित किए। तब उन्होंने अपने मत के अनुसार इस बात को भी सिद्ध कर दिया कि इन दोनों मूल तत्वों से सुष्टि कैसे उत्पन्न हुई वे कहते हैं कि यदापि निर्मुण पुरुष कुछ भी नहीं कर सकता, तथापि जब प्रकृति के साथ उसका संयोग होता है, तब जिस प्रकार गाय अपने बछड़े के लिए दूध देती है, या खुम्बक परस होने से लोहे में आकर्षस राकि आ जाती है, उसी प्रकार मूल अन्यक्त प्रकृति अपने गुलों ( स्रम और स्थूल ) का व्यक्त फैलाव पुरुष के सामने फैलाने लगती है। यदापि पुरुष सचे-तन और ज्ञाता है तथापि केवल निर्मुण होने के कारण रवयं कार्य करने के कोई साधन उसके पास नहीं है ज़ौर प्रकृति यद्यपि काम करने वाली है, तथापि जह या श्रचेतन होने के कारण वह नहीं जानती कि क्या करना चाहिए। इस प्रकार लंगड़े और श्रंधे की वह ओड़ी है। जैसे श्रंघे के कंपे पर

लॅगड़ा बैठे और वे दोनों एक दूसरे की सहावता से मार्ग चलने लगें, वैसे ही अचेतन प्रकृति और सचेतन पुरुष का संयोग हो जाने पर सुध्टि के सब कार्य प्रारम्भ हो जाते हैं।

श्री गुरु प्रथ साहिद्य का मत—परन्तु सांख्य वादियों के दैत-परक सिद्धान्त गुब्बों को मान्य नहीं । श्रीमद्भगवदीता और वेदान्त-शास्त्र को भी यह सिद्धान्त मान्य नहीं है । उन दोनों का सिद्धान्त यह है जो कि प्रकृति और पुरुष से भी परे एक सर्व व्यापक, अव्यक्त और अमृत तत्व है जो चरा-चर सुध्य का मृल है । टीक यही विचार धारा श्री गुब प्रन्थ साहित्र की भी है । सिक्स गुब परमात्मा को ही सुध्य का कर्ता और कारण मानते हैं । वे परमात्मा को सुध्य का निमित्त और उपादान कारण मानते हैं । परमात्मा के अतिरिक्त उन्हें अन्य कारण स्वीकर नहा । परमात्मा के अस्तित्व से हो सारी सुध्य दश्य रूप में प्रकट हुई । उसी परमात्मा ने बिना अन्य कारणों द्वारा अपने को रचा है—

ग्रापीन्हें ग्रापु साजीश्रो श्रापीन्हें रचिश्रो नाऊ ॥

गुरु स्रंगद देव ने भी इसी प्रकार कहा है कि परमात्मा स्वयं ही सृष्टि की रचना करता है—

ज्ञापे साजि करे<sup>श</sup>।

परमात्मा ही सुष्टि का कार्य श्रीर कारण है। उसके श्रातिरिक्त न कोई श्रान्य कर्त्ता है और न कोई कारण है —

करण कारण प्रभ एकु है दूसर नाहीं कोइ ।

तांसरे गुढ अमरदास जी ने भी इसी प्रकार के भाव व्यक्त किए है— आप ही सुन्दि का कारण और कर्ता है। वहीं सुन्दि की रचना करता है

गीता रहस्य अथवा कर्मयोग शास्त्र, बाल शंगाधर तिलक, पृष्ठ १६२, १६३, तथा १६५.

२. गीता रहस्य अथवा कर्मयोग शास्त्र, बाल गंगाधर तिलक, पृष्ठ २००

३. गीता रहस्य प्रथवा कर्मेंथोग शास्त्र, बाल गंगाधर तिलक, पृष्ठ २००

८. श्री गुरु प्रंथ साहिब, वार श्रासा, महला १, पृष्ठ ४६३.

प. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु श्वासा, सलोक, महला २

६. श्री गुरु प्रथ साहिब, गउदी सुलमनी, महला ५, पृष्ठ २७६

और सुन्टि उत्पन्न करके उसे देखता रहता है। इस प्रकार एक परमारमा ही सबमें रमण करता है। वह अलक्ष्य दिखायो नहीं पहता—

आपे कारण करता करे ससिट देखे आपि उपाई। सभ एको इकु बरसदा, अलखु न लखिआ जाई ॥१॥२७॥६० अनेक स्थानों पर तो यह कहा गया है कि परमास्मा स्वयं ही सुन्टि

बना है-

द्यापे श्रंडज जेरज संतज उत्तभुज श्रापे खंड श्रापे सम लोइ? ॥

क्रर्थात् परमात्मा श्राप ही श्रंडज, जरायुज स्वेदज ब्रीर उद्भिज बना हुन्ना है। श्राप ही सुध्य के खण्ड श्रीर सारे लोक बना है।

गुद अर्जुन देव यावत् दश्यमान सव्दि को परमात्मा का दी स्वरूप

मानते हैं-

त्ं पेडु साख तेरी फूली । त्ं सुक्सु होत्रा श्रसध्ली ॥
त्ं जलनिधि त्ंफेनु बुदबुदा तुधु बिनु श्रवरु न भालीएं जीव ॥१॥
त्ं सृतु मणीए भी त्ं है । त्ं गंठी मेरु सिरी त्ं है ।
श्रादि मधि स्रेति प्रभु सोई, श्रवरु न कोई दिखालीएं जीव ।।
१ ॥ २१ ॥ २८ ॥

अर्थात् त् (परमात्मा ) पेड है और तेरी शाखाएँ (सप्ट ) तुमी में विकस्ति हैं । तू ही स्थम है और तू ही (स्थम से) स्थूल रूप धारण किए हुए हैं । तू ही समुद्र है । तू ही उसका फेन और खुलखुला है । तुम्हारे अतिरिक्त अन्य कोई पाया ही नहीं जाता । तू ही स्त है और तू ही माला की गुरिया है । तू ही माला की गाँठ है और तू ही सुमेर है । आदि, मध्य और अन्त में तू ही व्याप्त हो रहा है । तुम्हारे अतिरिक्त कोई दूसरा दिखायी ही नहीं पड़ता।

## परमात्मा के हुकम से सृष्टि की उत्पत्ति

स्कित गुरुत्रों का यह सिद्धान्त है कि संसार की उत्पत्ति परमात्मा के 'हुकम' से होती है। हुकम का अर्थ शेरसिंह ने 'ईश्वरीय इच्छा (Divine

१. श्री गुरु प्रंच साहिब, सिशी रागु, महला ३, पृष्ट ३७ २, श्री गुरु अन्य साहिब, सोरटि, महला ४, पृष्ट ६०५ ३. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, सरक, महला ५, पृष्ट १०२

Will) माना है , किन्तु मोहनसिंह हुकम का ऋर्य सचिट विश्वान (Universal Order) मानते है । व व्याख्या की द्दिर से मोहनसिंह का ऋर्य ऋषिक युक्ति-संगत और समीचीन प्रतीत होता है । गुरु नानक देव जी जपुजी में 'हुकम' को सब्दि का मूल कारण मानते हैं—

हुकमी होविन आकार हुकमु न कहिया जाई। हुकमी होविन जीय हुकमि मिलै विदेशाई। हुकमी उतमु नीचु हुकमि लिखि दुल सुख पाईन्नहि। हुकमी उतमु नीचु हुकमि लिखि दुल सुख पाईन्नहि। हुकमी ब्रुक्मी ब्रुक्सीस हुकमी सदा भवाईन्नहि।। हुकमे ब्रुद्धि समु को बाहिर हुकम न कोई।। पडनी र

अर्थात् सारे श्राकार, सारे मूर्त स्वरूप ( रूप श्रीर नाम ) उस एक (परमात्मा) के 'हुकम' से होते हैं । उसके 'हुकम' के क्यों के सम्बन्ध में कोई कुछ भी नहीं कह सकता । 'हुकम' से ही सारे जीव श्रस्तित्व में दिखायी पकते हैं । 'हुकम' से उन्हें बढ़ाई प्राप्त होती हैं । 'हुकम' से जीव ऊँच नीच कर्म करते हैं श्रीर विचारों में प्रवृत्त होते हैं । 'हुकम' से ही इन्हें दुःख श्रीर मुख की प्राप्ति होती हैं । कुछ तो उसके 'हुकम' से बख्शे जाते हैं श्रीर कुछ उसके 'हुकम' जन्म-मरख के चक्कर में श्रमित किए जाते हैं, श्रयांत् काल-चक में श्रमाए जाते हैं । इस प्रकार सारी स्विट परमात्मा के 'हुकम' के श्रत्यांत है । परमास्मु से लेकर ब्रह्मा, विध्यु, शिव पर्यन्त, गुगों से लेकर गुगों का कारण (माया) तक कोई उसके हुकम से बाहर नहींथ ।

गुर श्रर्जुन देव ने भी इसी प्रकार के विचार प्रकट किए है— हुकमें वारि उधर रहावे ! हुकमें उपजे हुकमि समावे॥ "१॥११॥

अर्थात् (परमातमा) 'हुकम' से ही सारी सृष्टि की रचना करके, बिना किसी शारीरिक सहारे के रहता है। समस्त सृष्टि परमातमा के 'हुकम' से उत्पन्न होती है, और उसी के 'हुकम' से कम हो जाती है।

<sup>1.</sup> फिलासकी बाक सिन्सिन्म : शेरसिंह, पृथ्ट १८२

२. पंजाबी भाषा विशित्रान अते गुरमति शित्रान : मोहनसिंह, पृष्ठ २६

३ श्री गुरु प्रंथ साहिय, जपुत्री, महला १, एछ १

४ पंजाबी भासा बिगियान उते गुरमति गियानि : मोहनसिंह पृष्ट ३०

५. श्री गुरु मंत्र साहिब, गउदी सुबामनी, पृष्ठ २७७

गुरु नानक देव ने 'हुकम' की महत्ता का मारू राग में विशाद चित्रख किया है—

"परमात्मा के 'हुकम' से हां ( जीवां ) की उत्यक्ति हुई छोर उसी के 'हुकम' से वे फिर उसी में लीन हो जाते हैं। हुकम से ही सारा दश्यमान जगत् उत्यन्न हुन्ना दिखाया। दे रहा है। 'हुकम' से स्वर्ग, मत्येलोक छीर पाताल लोक प्रत्यन्न भासित हो रहे हैं। 'हुकम' से ही वह छारनो कला ( शिक ) से युक्त रहता है। 'हुकम' से ही समस्त धरती का भार धवल ( बैल ) के सिर पर है। 'हुकम' से पवन, पानी छौर छाकाश की उत्पक्ति हुई है। """ 'हुकम' से ही दस झवतारों की स्विष्ट की गई। छानन देवता छौर दानव गया हुकम के ही वशीभूत हैं। "" समधि छावस्या में व्यतित किया। 'हुकम' के ही वशीभूत सिद छीर साधक सभी हैं। ""

श्रंत में पंचम गुरु, श्रर्जुन देव ने स्पष्ट कर दिया है कि सारे खरडों, सारे द्वीपीं, सारे लोकों का निर्माण उसके एक वाक्य (हुकम) में हुआ। "संह दीप सभि लोका। एक कवाने ते सभि होका। रे"

1 11 1 11 10 11

सृष्टि-रचना का समय श्रक्कात श्रीर श्रनिश्चित सृष्टि-रचना कव श्रीर कैसे हुई ? इस प्रश्न के सःबन्ध में गुढ़ नानक देव का सम्य उत्तर है कि इस प्रश्न का उत्तर मनुष्य की जानकारी से परे की वस्तु है। बेचारे मनुष्य की क्या शक्ति है कि वह सृष्टि-रचना का समय जान सके। जो सृष्टि-निर्माता है वही उसकी रचना का ठीक समय जाने। गुढ़ नानक देव ने इस शंका का जपुजी में निम्निलिखित दंग से समाधान किया है—

> कवणु सु चेला वसतु कवणु कवण थिति कवणु बार । कविण सि सती माहु कवणु नितु होन्ना त्राकार ॥

हुकमे सिघ साधिक बीचारे ॥ १६॥४॥१६॥ मारू, महला १, पृष्ट १०३०

२. भी गुरु प्रेय साहिब, मारू, महला ५, एष्ट १००३.

१. थी गुरु प्रथ साहब ... हुन्हमे बाइबा हुकमि सनाइब्रा

वेत न पाईआ पंडती जि होवे बेखु पुराख। बखतु न पाइओ कादीआ जि लिखनि लेखु कुराख ॥ थिति बारु ना जोगी जासे सित माहु ना कोई।

जा करता सिरटी कड साजे आपे जासे सोई ॥' पठदी ॥२१॥
ग्रायांत्, "सुष्टि की रचना जब हुई, तो कीन घड़ी, कीन वक्त,
कीन तिथि, कीन वार, कीन ऋतु, कीन महीना था, उसे कोई भी नहीं
जानता। पंडित लोगों ने स्ष्टि-रचना की (वेला) नहीं जाना, क्योंकि यदि वे
निश्चित वेला जानते, तो पुराखों में ग्रवश्य उसका उल्लेख करते। काजी
भी स्ष्टि-रचना निश्चित समय नहीं जानते, क्योंकि यदि जानते होते, तो निश्चय
दी कुरान में इसका जिक करते। योगी-गल भी स्ष्टि-रचना की तिथि और
घड़ी नहीं जानते। ग्रन्य कोई भी स्ष्टि-रचना की श्वात ग्रथवा महीना
नहीं जानते। जिसने स्ष्टि की रचना की है, वही इन सम वस्तुम्रों को
जानता है।

गुह ब्रर्जुन देव ने भी स्थान स्थान पर संकेत किया है कि स्रष्टि का

निर्माता ही सृष्टि के रहस्यों को जान सकता है-

नानक करते की जाने करता रचना ॥२ ॥ २ ॥१०॥
'सिद्ध-गोधी' में जब सिद्धों ने गुरु नानक देव से सृष्टि के प्रारम्भ के
विषय में प्रश्न किया कि---

श्चादि कड कवन बीचार कथीयते सुन कहा घर वासा ।। ११॥ स्थात् स्षि-त्यारम्भ के सम्बन्ध में स्थाप क्या विचार कथन करते हैं ?
सृष्टि के प्रारम्भ के पूर्व उस निरंकार के रहने की स्थिति किस प्रकार थी ।
तब इसका उत्तर गुरु नानक देव जी ने इस मौति दिया—

ब्रादि कड विसयादु बीचारु कथीश्रले सुंति निरंतरि वासु लीशा<sup>४</sup> ॥२३॥

इसका तात्यर्य यह है कि सृष्टि-रचना के प्रारम्भ के सम्बन्ध में विचार करना आश्चर्यमय है। सृष्टि-रचना के प्रारम्भ पर विचार करना हैरानी

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जपुत्री, महला १, एष्ठ ४

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गटही. सुलमनी, महला ५, एच्ड २७५

३ श्री गुरु जेंव सादिव, सिथ गोसदि, एष्ठ १४०

४ औं गुरु ग्रंथ साहिय, सिध गोसटि, एष्ठ ३४०

मोल लेना है। निरंकार का बास तब भी हर स्थान पर था। शुन्यावस्था में भी निरंकार सभी स्थानों में समान रूप से ब्याप्त था।

#### सृष्टि-क्रम

श्री गुरु ग्रंथ साहिब में कहा भी एक स्थान पर साह-रचना के प्रसंग में विचार नहीं किया गया है। परन्तु फुटकल स्थलों पर जो कुछ कथन किए गए हैं, उसके श्राधार पर सहि-।नमांश का कम इस प्रकार दिया जा सकता है। "चरम सत्य परमात्मा की निर्मुशावस्था है।" उसी निर्मुशावस्था को 'श्रफुर' ब्रह्म भी कहा जा सकता है। य्परन्तु यहाँ 'श्रफुर' का अर्थ श्रमाव समम्तना भूल होगी। 'श्रफुर' शब्द से केवल नाम रूपात्मक व्यक्त स्वरूप या श्रवस्था का श्रमाव ही अपेद्यत है।"

इस सम्बन्ध में बाल गंगाघर तिलक की युक्ति हमें युक्तिपूर्य और तर्क-युक्त मतीत होती है ।— ''दृष से दही बनता है, पानी से नहीं; तिल से तेलं निकलता है, बालू से नहीं, इत्यादि । प्रत्यच्च अनुभवो से भी यही सिन्द होता है। यदि हम यह मान से कि कारण में जो कुछ नहीं है, वे कार्य में स्वतंत्र स्थ से उत्यक्ष होते हैं, तो किर हम इसका कारण नहीं बता सकते कि पानी से दहीं क्यों नहीं बनता ! कारांश यह है कि जो मूल में है नहीं, उससे, जो अभी अस्तित्व में है, वह उत्यक्ष नहीं हो सकता है।"

अतएव' अफ़र' बहा से 'कुछ नहीं' सममाना ठीक नहीं है। यदि इसे इम 'कुछ नहीं' की संशा दें भी, ता यह ऐसा कुछ नहीं है, जिसमें सब कुछ है और जिससे हब कुछ उत्पन्न होता है। परमात्मा की मरजी से 'अफ़र' बहा में 'हुमक' अवस्था का प्रादुर्भाव होता है '। 'हुकम' अवस्था का परमात्मा निर्मुण, निरंकार अथवा 'अफ़र' बहा नहीं रह जाता। इसी 'हुकम' अवस्था में कियाशीलता होती है, सभी पदार्थों तथा सभी जीवों की उत्पत्ति होती

१. श्री गुरु प्रंथ साहिब — अरबद नरबद श्रुँप्कारा ..... पाठ पुरास उदै नहि श्रासत ॥ मारू सोजहे, महला १, एष्ट १०३५-३६

२. फिलासकी आप्र सिक्बिइम : शेरसिंह, पृष्ठ १८५

३. गीता रहस्य अथवा कर्मयोग शास्त्र : बाल गंगाधर तिलक, पृष्ट १५५

४, श्री गुरुमंथ साहिन, हुक्से कावै हुक्से जावै हुक्से रहे समाई ॥ रामक्की, सिद्ध गोसटि, महला १, एए ६६०

है । स्टिंड के अनन्त विस्तार उसके एक वाक्य (हुकम) से होते हैं— कीता पसाउ एके कवाउ ।—जपुजी, महला १, पृथ्ठ ३ । उसी के 'सबद' से उत्पत्ति और प्रलय होता है और प्रलय के पश्चात्

फिर उत्पत्ति होती है— उत्तपति परलो सबदे होत्रे सबदे ही फिरि खोपति होवें—

माम, असटपदीओं, महला ३, प्रष्ठ ११७

ज्योंही 'हुकम' की उत्पति होती है, त्योही इउमै (ग्रहंकार) की उत्पत्ति होती है? । यही इउमै (ग्रहंकार) जगत् की उत्पत्ति का मुख्य कारण है— इउमै विचि जगु उपजै—

रामकली, महला १, सिद्ध गोसटि, पृष्ठ ६४६

यही ह3मै (ब्रहंकार) बाह्य श्रीर ख्रान्तरिक सृष्टि का कारण है।
माथा श्रीर अविद्या श्रीर तीन गुण (सत्व, रज तथा तम) इ3मै अववा
श्रहंकार की है। परिधि में है। परमातमा से पृथक मकृति का कोई श्रस्तित्व
नहीं है। श्रहंकार अथवा इउमै प्रकृति-जन्य नहीं है, बल्कि प्रकृति इउमै से
उत्पन्न होती है। इस प्रकार इस सिद्धान्त में गुरुओं की मौलिकता है श्रीर
वेदान्त तथा सांख्य के सृष्टिकम से विभिन्नता है । तीनों गुण इउमै (श्रहंकार)
में ही क्रियाशील होते हैं श्रीर समस्त सृष्टि के कारण होते हैं। गुरुओं के
अनुसार परमात्मा 'श्रफुर' श्रवस्था में तो सबसे परे श्रीर श्रव्यक्त है, किन्तु
वही 'सफुर' श्रवस्था में सर्वव्यापी श्रीर स्वान्तरात्मा है। "

इस प्रकार रुफ़र ब्रह्म परमात्मा का 'हुकम' वाला स्वरूप है । 'हुकम' ही सृष्टि के विधान अथवा नियम का स्वरूप वारण करता है । प्रकृति के सारे

विघान और नियम परमात्मा से ही शासित होते हैं-

नाम के धारे सगते जन्त । नाम के धारे खंड ब्रह्मएड ॥

नाम के धारे आगास पाताल । नाम के धारे सकलकाकार ॥४ ५॥१६॥ गउड़ी सुख्यभंथी, महला ५, पृष्ट २८

१. हुकमी होविम आकार हुकम न किहमा जाई। हुकमी होविन जीच। श्री गुरु साहिब जी, जपु जी, महला १, एष्ट १

२. फिलासको ऑफ सिनिखाम : शेरसिंह, पृष्ट १८६

३, फिलासकी बॉक सिनिकड़म : शेर सिंह पृष्ठ १८६

४. फिलासफी ऑफ सिनिखड़म : शेर सिंह पृष्ठ ३८६

इन्हों नियमों से उसकी इच्छा के अनुसार सृष्टि होती है और सृष्टि का लय भी होता है।

आगन खेलु आपि करि देखें।

सेलु संकोचै तउ नानक एकै ।।।।।२१॥

अर्थात् अपना खेल (स्टि-रचना) वह स्वयं करता है और स्वयं ही उसे देखता भी है। यदि वह खेल को समेट लेता है (स्टि अपने में लीन कर खेता है) तब एक मात्र वही अनेला रह जाता है।

> जा तिसु भावै तो स्सटि उपाए। आपनै भार्यै लए समाए<sup>२</sup> ॥१॥२२॥

यदि उसकी इच्छा होती है, तो वह सृष्टि उत्पन्न करता है और यदि उसकी इच्छा होती है, तो वह सृष्टि अपने में विलीन कर लेता है।

श्री गुरु अंघ साहित में "जपुजी" की १६ वीं पौड़ी के आवार पर प्रकृति और उसके विकारों पर मोहन सिंह जी ने अच्छा प्रकास डाला है। इस पौड़ी में गुरु नानक देव 'कुद्रित' सन्द का प्रयोग किया है मोहन सिंह जी ने 'कुद्रित' का अर्थ 'ताकत' 'शक्ति,' 'प्रकृति' अयवा 'माया' के अर्थ में लिया है । किन्तु प्रकृति के अर्थ में विशेष युक्ति स्तात होता है। इसी प्रकृति के 'पंच परवास, पंच परधान' आदि विकार कहे जाते हैं। मोहन सिंह जी ने इनका अर्थ इस मौति किया है—

पंच परवाण (शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गंध) पंच परधान (आकाश, वायु, अग्नि, जल और पृथ्वी) दरगह में पाँच मान पाने वाले (पाँची ज्ञानेन्द्रियाँ)

राजाओं के दरवाजे पर पाँच सुशोभित होने वाले (पाँचों कमें निद्याँ । किन्तु पंच परवास को शब्द, स्पर्श, रूप, रह और गंध की तन्मात्राएँ (अर्थात् विना मिश्रस किए हुए प्रत्येक गुरा के भिन्न भिन्न प्रति स्क्ष्म मृतस्वरूप) कहना अधिक समीचीन प्रतीत होता है; क्योंकि इससे स्थिट के सिद्धान्तों को सुसंघटित रूप देने में पर्याप्त सहालियत हो जाती है।

१. श्री गुरु प्रंथ साहिब, गउड़ी सुखमनी, महला ५, पृष्ट २६२

२. श्री शुरु प्रंथ साहिब, गउड़ी सुखमनी, महला ५, पृष्ठ २६२

३, पंजाबो भाखा विगित्रान अते गुरमति गित्रान : मोहनसिंह, पृष्ट ४०

४, पंजाबी भावा विगिद्धान असे गुरमति गिआनः मोहनसिंह, पृष्ठ ४६

श्रव सांख्य, वेदान्त श्रीर श्रीमद्भमवद्गीता की स्टिंट-रचना के सिद्धान्तों को ध्यान में रखते हुए, गुक्त्रों की स्टिंट-रचना के सिद्धान्तों की समीका की जायगी। बाल गंगाधर तिलक जी ने सांख्य, वेदान्त श्रीर श्रीमद्भगवद्गीता के सिद्धान्तों को एक स्थान पर वर्गीकरण किया है। उसी के ठीक बगल में गुक्त्रों के स्टि-रचना-सम्बन्धी-सिद्धान्त रखे जा रहे हैं—

सांख्यों का वर्गीकरण वेदान्तियों का वर्गीकर्ख १ परमञ्रद्ध का श्रेष्ठ स्वरूप (न प्रकृति न विकृति) २ मकति १ पुरुष । ३ महत् (बुद्धि) ( परब्रह्म का कनिष्ठ (मूल यकृति) २ मकृति । ४ थहेकार स्वरूप आठमकार ५-६ तन्मात्राएँ के। ३ महत् (बुद्धि) प्रकृति ४ ब्रह्नार विकृति ५-६ तन्मात्राएँ (पाँच) १० मन ७ प्रकृति ११-१५ ज्ञानेन्द्रियाँ(पाँच) ] १६-२० कर्मेन्द्रियाँ(पाँच) } १६विकार १६ विकार ११-१५ज्ञानेन्द्रियाँ(पाँच १६ २०कर्मेन्द्रियाँ(पाँच) २१-२५महाभूत (पाँच) २१-२५ महानूत (बिकार ही के कारण उपयुक्त सोलइ तत्वों को वेदान्ती मूल तस्व नहीं मानते।) श्रीमद्भगवद्गीता का वर्गीकर्ण सिक्ख गुरुओं के श्रुसार वर्गीकरण १ श्रफुर ब्रह्म (निर्गास्त्रब्रह्म) १ परा प्रकृति । २ सफुर ब्रह्म (सगुरा ब्रह्म) २ अपरा मकृति । ३ इउमै (ब्राहंकार) ३ महत् (बुद्धि) ४ ऋहंकार श्रपरा प्रकृति १ जीव (श्रात्मा) ५ प्रकृति और उसके बीस विकार के ब्राट प्रकार ५-६ पंच तन्मात्राएँ ६-१० तन्मात्राएँ। १० मन ११-१५ पाँच ज्ञामेन्द्रियाँ ) विकार होने ११-१५ पंच शानेन्द्रियाँ ( प्रकृति के १६-२० पंच कमेन्द्रियाँ विश्व विकार १६-२० पाँच कर्मेन्द्रियाँ } के कारण २१-२५ पंच महाभत्र २१-२५ पंच महाभूत की गराना मूल तत्वों में नहीं की गई 3 1. गीता रहस्य अथवा कर्मयोगशास्त्र: बाल गंगाधर तिलक, पृष्ट १८३

२ फिलासकी क्रॉक सिक्सिड्स : शेरसिंह, पृष्ठ १८७

### सृष्टि-क्रम के सिद्धान्तों में गुरुओं को मौलिकता

ऊपर दिए गए वर्गीकरणों पर दृष्टि डालने से भलीमाँति स्पष्ट हो जायगा कि सप्टि-विकास के सिद्धान्तों में गुरुखों की क्या मौलिकता है। सांख्य और वेदान्त की सृष्टि-कम-विषयक शब्दावली 'श्री गुरु ग्रंथ साहिब' में पायी जाती है। फिर भी गुरुख़ों ने इस कम पर मौलिक ढंग से विचार किया है। द्रम्य ने गुक्त्रों में विश्वदेववाद (Pantheism) माना है। पर गुरुश्रों में ब्रह्मवाद है। सांख्यवादियों के अनुसार प्रकृति, परमात्मा से सर्वथा स्वतंत्र तत्व है। पर गुवन्नों ने प्रकृति को परमात्मा के ऋषीन माना है। यही बात शीसद्भगवद्गीता में भी पायी जाती है। र प्रकृति और पुरुष से परे एक सर्वव्यापक, अव्यक्त और अमृत तत्व है, जो चराचर सृष्टि का मूल है। गीता के सातवें ऋष्याय में भी कहा गया है - "पृथ्वी, जल, नायु, ऋमि, आकारा, मन, बुद्धि और अहंकार, इस तरह आठ प्रकार की मेरी प्रकृति है, इसके सिवा खारे संसार को जिसने घारण किया है, यह भी मेरी ही दूसरी प्रकृति है। ४ वेदान्त, सांख्य तथा गीता में ऋहंकार की उत्पत्ति प्रकृति द्वारा मानी गयी है। पर गुरुखों ने 'इडमैं' (ब्रहंकार) द्वारा प्रकृति की उत्पत्ति मानी है। इस प्रकार गुक्झों की यह मौलिक स्म है। यह बड़े कुत्हल की बात है कि ऋईकार से जगत-उत्पत्ति बाली बात श्री गुरुवन्य साहिद तथा योगवाशिष्ठ में समान रूप से पायी जाती है। योगचाशिष्ठ के अनुसार अहंकार ही स्थूल श्रीर स्थम सृष्टि की उत्पत्ति का कारण है। " इसी श्रहंकार में ही तीनों गुणों के मिश्रण से विविध रूप में सृष्टि की रचना होती है और सृष्टि की उत्पत्ति श्रीर लय का सिलसिला निरन्तर जारी रहता है। परन्तु चरम सत्य (श्रफ़र

१ द श्रादि ग्रन्थ : ट्रम्प, पृष्ठ १०० (भूमिका)

र श्रीमद्भगवद्गीता, श्रष्याय ६, श्लोक ८ श्रीर १० शकृति स्वाम-वस्थ्य विस्नाबि पुनः पुनः ॥८॥

मयाध्यक्षेण प्रकृतिः स्यते सचराचरम् ॥१०॥

३ गीता-रहस्य अथवा कर्मयोग शाख: बाल गंगाधर तिलक, पुष्ट २००

४. श्रीमद्भगवद्गीता, श्रम्याय ७, श्लोक ४ तथा ५

भ द योगवाशिष्ठ : बी॰ प्ल॰ कान्नेय, पृष्क १६०

त्रक्ष) ज्यों का त्यों बना रहता है। उसमें किसी भी प्रकार का विकार उत्पन्न नहीं होता। ' सृष्टि-उत्पत्ति और लय के सिद्धान्त में श्री गुरुष्पनथ साहिब, उपनिषदीं,

श्रीमद्भगवद्गीता एवं वेदान्त में समानता

सिक्ख गुक्त्रों ने स्थान-स्थान पर स्गष्ट कर दिया है कि सृष्टि उत्पत्ति जिस परमात्मा से होती है, उसी परमात्मा में वह विलीन भी होती है। निम्न-लिखित उदाहरख इसकी पुष्टि के प्रमाख हैं।

"तुम ते उपजहिं तुम माहिं समावहिं"

मारू, महला १, यृष्ट १०३५

जिसते उपजिह तिसते जिनसे । सिरी रागु, महला १, पृष्ठ २० जिनि सिरि साजी तिनि फुनि गोई ॥

त्रासा, महला १, पृष्ठ ३५५

उपनिवदों में भी स्थिट-उत्पत्ति और लय के सम्बन्ध में ठीक यही सिद्धान्त प्राप्त होता है—

तदेतत्सत्यं यथा सुदीष्ठाःयावकाद्विस्फुलिङ्गः । सहस्रगः प्रभवन्ते संस्थाः ।

तथा चराद् विविधाः सोम्य भावाः

प्रजायन्ते तत्र चौवापि मन्ति ।।

श्रयांत् "वह (यह श्रवार श्रद्धा) सत्य है। जिस प्रकार श्रत्यन्त प्रदीप्त श्राप्ति से उसी के समान रूप वाले इजारों स्कृलिंग (चिनगारियाँ) निकलते हैं, उसी प्रकार है सोम्य उक्त लह्न्य वाले श्रवार श्रद्धा से विविध देह, रूप उपाधि मेद के श्रनुसार श्रानेक प्रकार के भाव (जीव) उस नाना नाम रूप कृत देहोगाधि के जन्म के साथ उत्पन्न होते हैं श्रीर उसी में लीन हो जाते हैं।"

इसी उपनिपद् में एक दूसरे स्थल पर इस माँति कहा गया है-

''वयोर्श्वनाभि: सजते गृहते च<sup>3</sup>'' अर्थात् ''जिस प्रकार मकड़ी किसी अन्य उपकरस् की अपेता न कर

१ फिलासफी बॉक सिविखड़म : शेरसिंह पूछ १८७

२ मुगडकोपनिषद्, मुगडक २, खंड १, मंत्र १

३ मुण्डकोपनिषद्, मुण्डक १, खंड १, मंत्र ७

स्वयं ही अपने शरीर से अभिन्न तन्तुश्रों को रचती है, अर्थात् उन्हें बाहर फैलाती है श्रीर फिर उन्हें ग्रह्म भी कर लेती है (यानी अपने में मिलाकर अपने शरीर से एक कर देती है) ... उसी प्रकार श्रच्य ब्रह्म से स्विष्ट का निर्मास होता है श्रीर उसी में लय होता है।"

श्रीमद्भगवद्गीता में भी ठीक इसी भाँति का विचार मिलता है— अव्यक्ताद्व्यक्तयः सर्वाः प्रभवन्यदुरागमे । राज्यागमे प्रलीमन्ते तत्रैवाव्यक्त सहकं ।।

ऋयांत् "( ब्रह्म देव के ) दिन का आरम्भ होने पर अव्यक्त से सब व्यक्त (पदार्थ) निर्मित होते हैं आंर रात्रि होने पर उनी पूर्वोक्त अव्यक्त में लीन हो जाते हैं।"

गुरमत का सिद्धान्त है कि अपनी शक्ति द्वारा परमातमा ने इस खेल (सिष्ट) की रचना कर दो है। द्वेत के वशीभूत जीवों को जड़-चेतन की भिन्नता प्रतीत होती है। पर वास्तव में सारी संता उसी की है?।

कहीं-कहीं गुरुश्री तथा वेदान्तियों के स्पिट-रचना-सम्बन्धी रूपकों में श्रमाधारण समानता पायी जाती है। गुरु श्रर्जुन देव ने स्पिट-रचना के सम्बन्ध में राग स्ही में इस प्रकार कहा है—

> बाजीगरि जैसे बाजी पाई । नाना रूप भेख दिखलाई ॥ सांगु उतारि थम्हिचो पासारा । तव एको एकंकारा ॥ कवन रूप दिसरिचो बिनसाइचो ।

कति गइची उहु कह ते आइओ ॥१॥ रहाउ ॥ जल ते उटीह प्रनिक तरंगा । किनक भूकन कीने वहु रंगा ॥ बीज बीजि देखिओ बहु परकारा । फल पाके ते एकंकारा ॥२॥ सहस घटा महि एकु आकासु । घट फूटे ते चोही प्रगासु । भरम लोभ मोह साइचा विकार । अम छूटे ते एकंकार ॥२॥ औहु अविनासी विनसत नाहीं । ना को आवे ना को जाही ॥४॥१॥

श्री गुरु प्रन्थ साहिब, रागु स्ही, महला ५, एष्ट ७३६ उपर्युक्त पद पर विचार करने से प्रतीत होता है स्थि-रचना सम्बन्धी विचार ब्यक्त करने के लिए पाँच रूपकों का सहारा लिया गया है—

<sup>1.</sup> श्रीमद्भगवद्गीता, ऋष्याय ८, रलोक १८

२. गुरमति निरणय : जोधसिंह, पृष्ठ २३

- (१) बाजीगर और उसका स्वांग।
- (२) जल श्रीर उसकी तरंगे।
- (३) कनक और उसके याभूपण ।
- (४) बीज और उससे उत्पन्न श्रानेक बीज।
- (५) घट और आकारा

कहमा न होगा कि वेदान्त-अन्थों में सुध्ट-रचना-सम्बन्धी विचार ऐसे ही रूपकों के सहारे व्यक्त किए गए है। योगवाशिष्ठ में कहा गया है कि अनन्त जगत् ब्रह्म में उसी प्रकार उत्पन्न होते हैं, जैसे समुद्र में तरंगें उत्पन्न होती हैं। सुन्दरदास ने भी समुद्र और तरंग, वीज और वृज्ञ, कंचन और अपभूषण की बात अपने प्रसिद्ध वेदान्त-अन्थ सुन्दर-विलास में कही है।

### सृष्टि के गुरा

सृष्टि अनन्त है—सिश्ल गुरुओं ने सृष्टि रचना की अनन्तता स्वीकार की है। उनके अनुसार सृष्टि अनन्त है। गुरु मानक देव ने 'जबु जी' में सृष्टि की अनन्ता की ओर इस भाँति संकेत किया है—

यसंख नाव यसंख याव। अगंग अगम असंख लोग

जयुजी, पौड़ी 18, प्रष्ठ ४

अर्थात् असंस्य नाम हैं और असंस्य स्थान है। असंस्य लोक है, जो दृश्यमान हैं और अदृश्य मी है।

गुरु नानक देव जी ने 'जपुजी' के 'गित्रान खरड' में सुष्टि की अनन्तता का बिशद वर्शन किया है--

"त्रागे है ज्ञान खरड। इस भूमि में प्रभु की शक्तियों का प्रचरड ज्ञान उत्पन्न होता है। इस स्थान में ज्ञान स्वरूप, युक्त पुरुष देवतागण,

व योग वाशिष्ठ : बी० एल० आन्नेय, एष्ट १८३
 श्रमन्तानि जगत्यास्मिग्वक्षातस्त्रमहाग्वरे ।
 श्रमभोधिवीचिजलविक्षमजन्तयुद्भवन्ति च ॥
 योग वाशिष्ठ, ४, ४७, १४

२. एक समुद्र तरंग अनेकहु—सुन्दरविज्ञास : सुनःरदास, पृष्ट १०२

३. वृत्र सु बीज ही,बीज सुवृत्तहि— सुन्दरविलास : सुन्दरदास, पृष्ठ १०२

वैसे एक कंचन में भूषण अनेक भए, आदि मध्य अन्त एक कंचन ही वानिए : सुन्दरविलास : सुन्दरदास, पृष्ट १०५

अवतार बसते हैं। यह मौतिक खण्ड नहीं मानसिक मण्डल है। इस स्थल में न मालूम कितने देवता हैं। यहीं न मालूम कितने कान्ह (कृष्ण) हैं, महेश (शिव) हैं, ब्रह्मागण हैं, जो सुष्टि-रचना करते हैं और रूप-रंग के अनेक वेश उत्पन्न करते हैं। यहाँ अन्तत कर्म-भूमिकाएँ (शानमयी, कर्म-वाली) हैं। अनन्त मेरु हैं। अन्तत श्रुव हैं, जो शानोपदेश देते हैं। अनन्त इन्द्र हैं, चन्द्रमा हैं, सूर्य हैं, अनन्त मण्डल देश हैं, (शान आश्रित) कितने ही सिंद, बुद्ध, नाथ, देवियाँ, देय, दानव, मुनि, रल, समुद्र हैं। कितनी ही खानियाँ (चारों प्रकार की खानियाँ, अंडज, स्वदेज, जरायुज, उद्भिज) हैं, कितनी ही श्रुतियाँ हैं और कितने ही पातशाह और नरेन्द्र (राजे) हैं, कितनी ही श्रुतियाँ हैं और कितने ही सेवक हैं। इनमें से किसी एक का भी

पाँचवें गुरु श्रर्जुन देव ने भी सुष्टि की श्रनन्तता का वहा ही व्यापक

चित्रण किया है-

नानक रचना प्रभि रची बहुविधि श्रनिक प्रकार ॥१॥ कई कोटि होए पुजारी । कई कोटि आचार विउहारी ॥ कई कोटि भए तीरथवासी । कई कोटि वन अमहिं उदासी ॥ कई कोटि वेद के सोते । कई कोटि तपीसुर होते ॥ आदि

सृष्टि की इसी अनन्तता पर गुरु नानक देव ने महान् आश्चर्य प्रकट करते हुए कहा है, परमात्मा द्वारा रचित नाद, वेद, जीव, जीवों के भेद, रूप, रंग आदि पर आश्चर्य है, हैरानी है—

सृष्टि की विभिन्नता में भी एकरूपता—विभिन्नता ही सुब्टि है। यदि विभिन्नता न हो, तो सुष्टि-रचना का कोई महत्व नहीं होगा। 'खरे'

गिम्रान संगढ का भासहु करमु

केतीजा सुरित सेवक केते नानक श्रंतु न श्रंतु ॥३७॥ श्री शुरू ग्रंथ साहिब, जपुजी, पौदी ३५, पृष्ठ ७ २. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गडदी सुखमनी, महला ५, पृष्ठ २०५ ३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रासा की वार, महला १, पृष्ठ ४६३-६४

पुरुष का मूल्य इसलिए है कि उसके साथ खांटा भी हैं। इसीलिए गुरु समरदास ने स्पष्ट कहा कि "खोटों और खरों" की रचना प्रभु ने स्वयं की है—

खोटे खरे तुषु श्रापि उपाए ।

गुरु श्रमरदास ने एक दूसरे स्थान पर इस प्रकार कहा है "मेरे सच्चे प्रभु ने इस प्रकार के सच्चे खेल की रचना की है, जिसमें एक वस्तु दूसरी से सर्वथा पृथक है। त्रष्टि की वस्तुश्रों में विभिन्नता डाल कर वह स्वयं ही विकसित होता है। इस प्रकार इस शरीर में ही विभिन्न भाव है। मेरे प्रभु ने ही श्रंधकार श्रीर प्रकाश की रचना की है, परन्तु इन विभिन्नताश्रों में भी वहीं विराजमान है। उसको छोड़कर श्रीर कोई दूसरा है ही नहीं—

> मेरे प्रभि साचै इकु खेलु रचाइया । कोइ न किसही जेहा उपाइया ॥ बापे फरकु करे वेलि विगसे सभि रस देही माहा रे ।

संघेरा चावसु चापे कीचा। एको बस्तै सबस न बासार ॥३॥४॥१३॥

वास्तव में यदि सैद्धान्तिक दृष्टि से देखा जाय, तो जीवन और मरण, दु:ख और मुख, पुरुष और पाप, प्रकाश और अधकार एक दी बत्तु के दो पृथक पृथक पहलू हैं। इतना अवश्य है इन दोनों विरोधी तत्वों के बीच मो एक दी सत्ता समान रूप से स्याप्त है और इस बात को सिक्ख गुरु भूले . नहीं हैं।

सृष्टि अनादि है—च थि-रचना के सम्बन्ध में सिक्ख गुरुओं का यह विचार है कि इनका कम निरन्तर चालू रहता है। अतः इसका कम अनादि है। स्थि-रचना एक बार नहीं हुई, बल्कि यह अनन्त बार हुई है—

कई बार प्रसिरको परार । सदा सदा इकु एकंकार । ॥॥॥१०॥ अर्थात् सिष्टि-रचना का विस्तार अनन्त भार हो चुका है। परन्तु ओकार परमात्मा गरैव ज्यों का त्यां होता है। वह शास्वत और परिवर्तन-रहित है।

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, माम, महला ३, पृष्ठ ११६

२, श्री गुरु प्रन्य साहिब, मारू, महला ३, प्रष्ठ १०५६,

३. थी गुरु प्रस्य साहिब, गडदो, सुसमनी, महला ५ एण २७६

सृष्टि के इसी अनादि भाव पर आश्चर्यान्वित होकर गुढ अर्जुन देव ने कहा है-

> जाकी खीला की मिति नाहिं। सगल देव हारे ऋवगाहि<sup>9</sup> ॥१६॥

सृष्टि सत्य है—सिक्ख-गुरुशों ने बेदान्तियों के समान जगत् को मिष्या नहीं माना और न इसे निरा अम कहा है। उन्होंने जगत् को स्थान-स्थान पर सत्य कहा है। यथा—

सच तेरे खंड सचे ब्रह्म'ड । सच तेरे लोग्न सचे ब्राकार ॥ सचे तेरे करवा सरव वीचार ।

वार श्वासा, महला १ पृष्ठ ४६३ श्वापि सित सित सभ धारी। श्वापे तुश श्रापे गुणकारी ॥ गडकी, सुल्वमनी, महला ५ सित करमु जाकी रचना सित। मूलु सित, सित उतपित ॥ गडकी सुल्वमनी, महला ५, पृष्ठ २८४ श्वापि सित कीशा सभु सित। श्वापे जाने श्रपनी मिति गति॥ गडकी, सुल्वमनी, पृष्ठ २८४

उपर्युक्त उदाहरणों से यहां सिद्ध होता है कि प्रभु सत्य है। उसने जो रचा है, वह भी सत्य है। सामान्य दृष्टि से वही देखा भी जाता है कि कारण से ही कार्य की उत्पत्ति होती है। कारण के मूल में जो द्रव्य विराजमान रहता है, वही कार्य में भी परिलक्षित होता है। दूघ से दही बनता है, पानी से नहीं, तिल से तेल निकलता है, बालू से नहीं। श्रतएव सत्य परमात्मा से सत्य सृष्टि की उत्पत्ति होती है।

श्री गुरु ग्रन्थ साहिब में स्थान-स्थान पर गुरुक्षों ने संसार को स्वप्नवत,

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रन्थ साहिब, गतदी, सुखमनी, एष्ट २८४.

२, यथा

<sup>(</sup>क) जगु सुपना बाजी बनी खिन महि खेलु खेलाई ॥ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, पृष्ट १८ (ख) इका संसार सगल है सुपना...। श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गड़की बावन अन्सरी, महला, ५ एड २५८

जल के बुदबुदे के समान, हिर चन्दवरी के तुल्य, जल के फेन के सहरा, -मृगतृष्या के सहरा, घुँए का धवलहर, वालू की भीति के समान, विश के समुद्र के तुल्य माना है—

- (ग) जैसा सुराना रैनि का तैशा संसार ॥ श्री गुरु ग्रंव साहिंब, विज्ञा-बल्लु, महला ५, पृष्ट ८०८
- (घ) सकल जगत है जैसे सुपना बिनसत लगत न बार । श्री गुरू प्रंय साहिब, सोरिट, महला ३, एष्ट ६२३
- (ङ) नानक कहत सब मिथिन्ना जिउ सुपना रैनाई। श्री गुरु ग्रंब साहिब, महला १, पृष्ठ १२३१
- (च) इंडु संसार सगल है सुपनो कहा लोभावे। जो उपने सो सगल बिनासी रहनु न कोई पावे॥ श्री गुरु प्रंव साहब, महला ३, पृष्ट १२३१
- जैसे जल ते बुदबुदा उपजै बिनसै गीत । जगु रचना तैसे रची कहु नानक मीत ॥ श्री गुरु ग्रंथ साहिय, सलोक, महला ३, एष्ट १३६३
- २. हरि चंद्रवरी पेखि काहे सुसु मानिया ॥ श्री गुरु ग्रंथ साहिय, फुनहे, महला, ५, पृष्ट १३६३
- ३, जिउ जल उपरि फेनु बुदबुदा तैसा बहु संसारा । जिसते होत्रा तिसहि समाणा चृकि गहन्ना संसारा ॥ श्री गुरु प्रथ साहिब, मलार, महला ३, ए ६ १२५८
- ४. सुग तृसना जिंड मूठो ।

श्री गुरु प्रथ साहिब, महला ३ एछ ३१३

- प. इंटोलिम इंटिम डिड मै नानक जगु धुँए का धवलहल ।
   श्री गुरु श्रंथ साहिब, बार माम्क की, सलोकु महला १, पृष्ठ १३८
- वारु भीति बनाई रचि पचि रहत नहीं दिन चारि ।
   श्री गुरू ग्रंथ साहिब, सोरिड, महला ६, पृष्ठ ६३३
- ७. मन पित्रारिया जीउ दिया बिखु सागरु संसारे ॥ श्री गुरु श्रंय साहिब, सिरी रागु, इंत, महला ५, पृष्ट ७३

कहीं कहीं तो गुरुखों ने इस संसार का फूठा तथा मिन्या में माना है। पर फूठा और मिन्या का भाव यह नहीं है कि संसार का खरितन्व ही नहीं है। 'फूठ', मिन्या, तथा स्वप्न ख्रादि विशेषशों का यही तात्पर्य है कि उन्होंने सारे दश्यमान जगत् को ज्ञासभागर और नश्वर माना है। वास्तव में गुरुखों ने तो संसार को सच्चे (परमात्मा) की कोठरी माना है और उसे सत्य स्वस्प परमात्मा का निवास स्थान बतलाया है । इतना ही नहीं एकाथ स्थल पर तो संसार को साजान् परमात्मा ही माना है है

सृष्टि का अन्त-स्थि के अन्त का सिक्ल-गुरुओं ने कोई निश्चित समय नहीं माना है। यह रहस्य इतना गृहतम है कि इसे स्थिट के रचयिता

को खोडकर कोई दूसरा जान ही नहीं सकता-

जा करता सिस्टी कड साजै श्वापे जागी सोई ॥ जपुजी, पडड़ी २१, दृष्ट ४

सिक्ल गुक्झों ने स्टिंग्ड के झन्त के सम्बन्ध में केवल इतना ही संकेत किया है कि जिस परमात्मा ने स्टिंग्डिन्चना की है, वही उसे अपने इच्छानुसार अपने में लीन भी कर लेता है। यथा—

जिसते उपजे तिसते बिनसे।

सिरी रागु, महला १, एष्ठ २०

मूटा हुडु संसार किनि समकाईपे,—श्री गुरु ग्रथ साहिब, माम्ड, सलोकु महला १, एट १४७

२. (क) बरन चिह्नु नाई। किह्यु रचना, मिथिषा सगत पसारा ॥ श्री गुरु श्रंथ साहिब, मारू, महला ५, एष्ट ६६६

<sup>(</sup>क) मिविया मोहु संसारु मूठा विश्वसरा।

श्री गुरु प्रंथ साहिब, कासा, महला ५, एव २६६

<sup>(</sup>ग) जन जातक जगु जानियो मिथिया रहियो राम सरनाई ।। श्री गुरु श्रंय साहिब, रागु गठकी, महला १, एफ २१६

३. इहु जमु सचे की है कोटड़ी, सचै का विचि वासु।

श्री गुरु अंध साहिब, आसा की बार, महला २, पृष्ट ४६३

२. पृहु विसु संसार तुम देखदे पृहु इरि का रूपु है हरि रूपु नदरी ब्राइका ॥

श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रामकली, चनन्दु महला रे, पृष्ट ६२२

तुषु आपे स्सदि सभ उपाई तुषु आपे सिरजि सभ गोई ॥

रागु आसा, महला १, १ण्ड ३४८
जिति सिरि साजी फुनि गोई ॥

श्रासा, महला १, १ण्ड ३५५
तुषु आपे सिरजी आपे गोई ॥

माम्म, महला ३, १ण्ड १५६
श्रमु ते होए प्रभ माहि समाति ॥

गउदी, सुजमनी, महला ५, १ण्ड २७६
इस प्रकार परमात्मा अपने इच्छानुसार सृष्टि का लय अपने में कर लेता है। उसका कोई समय नहीं निश्चित है।

## हउमै (श्रहंकार)

इउमें (श्रहंकार) का स्वरूप—'श्रफुर' ब्रह्म में परमात्मा के 'हुकम' से कियाशीलता उत्पन्न होती है श्रीर यही कियाशीलता सगुण ब्रह्म बन जाती है। 'हुकम' की उत्पत्ति के साथ ही साथ हउमें (श्रहंकार) की उत्पत्ति होती है। यही हउमें (श्रहंकार) जगत् की उत्पत्ति का मुख्य कारण है। गुरुश्चों के श्रनुसार "हउमें" ही सृष्टि-उत्पत्ति का मूल कारण है। 'हउमें' श्रीर नाम परस्पर एक दूसरे के विरोधी हैं। 'हउमें' एकता से श्रनेकता श्रीर श्रह्मेंत से हैंत भाव की श्रोर ले जाता है। नाम श्रह्मेंत सत्ता तथा सर्वव्यापी एकता का प्रतीक है। तीसरे गुरु। श्रमरदास जी की उक्ति इस सम्बन्ध में इस प्रकार है—

"हउसै नावै नालि विरोध है, दुइ ना बसहि इक ठाइ? ॥१॥६॥ सिद-गोष्टी में सिदों ने गुरु नानक देव से प्रश्न किया,

कितु कितु विधि जगु उपजै पुरसा कितु कितु दुसि बिनसि जाई<sup>3</sup> ॥६८॥ गुरु नाक देव ने उपर्युक्त प्रश्न का उत्तर इस माँति दिया,

हउसै विधि जगु उपजै पुरखा नामि बिसरिऐ दुखु पाई रें। ६६॥

श्रयांत् इउमै (ग्रहंकार) से खिष्ट की उत्पत्ति होती है श्रीर नाम-विस्मरण से नाना-भाँति की दुःख-प्राप्ति होती है।

इस प्रकार "इउमै" (ब्रहंकार) के कारण सत्वगुणी, रजोगुणी श्रीर

१ हउमै विचि जगु उपजै, श्री गुरु प्रन्य साहिब, रामकली, महला १, सिथ गोसटि, एष्ट ६४६

२ श्री गुरु प्रन्थ साहिब, वडहंसु, महला ३, एछ ५६०

३ श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, रामकली, महला १, सिध गोसटि, एळ १४६

४ श्री गुरु प्रन्थ साहिब, रामकली, महला १, सिघ गोसटि, पृष्ठ १४६

तमोगुणी सृष्टि-परम्परा निरन्तर चलती रहती है। इन्हीं त्रिगुणों के सम्मिश्रण से नाना रूपात्मक सृष्टि का निर्माण होता है। उत्पत्ति, स्थिति ऋौर लय की परम्परा चलती रहती है।

योग वाशिष्ठ में भी ऋहंकार को ही सृष्टि-क्रम का मूल कारण माना है। बी॰ एल॰ आत्रेय ने उसे निम्नलिखित ढंग से संग्रहीत किया है—

"श्रपने श्राप में प्रतिष्ठित होने वाली श्रानन्त शांकमयी छता (बिना किसी के श्रावलम्बन के) श्रपने को स्पन्दित करती हैं। (योगवाशिष्ठ, प्रकरण ६, पूर्वार्द ११-३७ तथा प्रकरण ६ पूर्वार्द ११४-१५) फिर यह बहिर्मुख कियाशीलता से केन्द्रीभृत होने लगती हैं श्रीर यह सत्तापूर्वक (श्रहंभाव से श्रारोपित) श्रपने को पूर्ण ब्रह्म से प्रथक समझने लगती हैं (योगवाशिष्ठ, प्रकरण ३, १२, ५) परि-णामतः यह संवार के श्रनेक मिष्टियत नामों श्रीर रूपों में परिन्छिन्न होने लगते हैं। तत्पश्चात् यह निश्चित् रूप धारण कर लेती हैं श्रीर श्रनेक नामों से विभूषित होने लगती है। (योगवाशिष्ठ प्रकरण, ३, १२,६) फिर यह बहिर्मुख कियाशीलता की बनीभृतता 'परम पद' से श्राना पृथक श्रास्तत्व समझ कर जीव संज्ञा को प्राप्त हो जाती हैं (योगवाशिष्ठ प्रकरण, ३, १२,७) यही मावना मात्र सार सचा श्रपनी संवारणोन्मुखी प्रवृत्ति के कारण श्रनेक वस्तुश्रों में परिवर्तित हो जाती हैं (योगवाशिष्ठ, प्रकरण ३, १२,०) विशुद्ध चैतन्य सत्ता में इसी श्रहंभाव के कारण प्रथक पृथक नाम श्रीर रूप की स्रष्टि होती हैं (योग वाशिष्ठ ३, १२,६६) के वाशिष्ठ ३, १२,६६) के वाशिष्ठ ३, १२,६६ की स्रिट होती हैं (योग वाशिष्ठ ३, १२,६६)

इस प्रकार योगवाशिष्ठ श्रीर गुक्श्रों ने श्रहंकार को ही सृष्टि का मूल कारण माना है।

गुक्त्रों ने इसी 'इउमै' की दीवाल को व्यष्टि की सीमा के निर्धारण का मूल कारण माना है। इसी 'इउमै' ने मनुष्य को परिपूर्ण ज्योति से पृथक् कर दिया है—

स्रतिर स्रवासु न जाई लिख्या विचि पद्दा हउमै पाई। माइश्रा मोहि सभी जगु सोइ्चा, इहु भरमु कहहु किउ जाई॥ एका संगति इक्ष्तु गृहि बसते, मिलि बात न करते भाई। एक बसतु विचु, पंच दुहेले, खोह बसतु स्रगोचर टाई<sup>2</sup>॥२॥१२२॥

१. द योगवाशिष्ट : बी॰ एल आत्रेय, पृष्ट १८८

२ श्री गुरु प्रन्थ साहिब, रागु गउदी-प्रबी, महला ५, एष्ट २०५

त्र्यांत् 'ग्रलख परमात्मा शरीर के भीतर है, परन्तु वह दिखाथी नहीं पहता, क्योंकि बीच में श्रहंकार का पर्दा पड़ा हुआ है। (ग्रहंकार के कारण) माया और मोह से वशीभूत हो, सारा जगत् ( श्रज्ञान निद्रा में ) सो रहा है। बताओ भला इस भ्रम की निवृत्ति कैसे हो १ ( जीवात्मा और परमात्मा ) एक ही साथ, एक ही वर में रहते हैं। किन्तु दोनों परस्पर न मिलते हैं, न बातें करते हैं। एक वस्तु (नाम) के बिना पाँचो (शानेन्द्रियाँ) दुःखी हैं और वह बस्तु श्रगोचर स्थान में है।

चौध गुरु श्री रामदास जी ने 'हउमैं' की कठिन दीवाल का संकेत इस

भाँति किया है-

धन पिछ का इक ही संगि वासा विचि हुउमै भीति करारी ।। ।।। ।।।

र्खा-पुरुष (जीवात्मा-परमात्मा) का एक ही साथ निवास है। पर दोनों साथ साथ रहत हुए भी, एक साथ नहीं मिल सकते, क्योंकि इउमै की कठिन भीत दोनों के बीच में खड़ी हुई है।

विचार पूर्वक देखा जाय, तो यही श्रहंभाव समस्त पृथकतात्रों, वंधनों का कारण है। यह इउमै भयानक रोग है ह्यौर इसी में दैत भाव की नाना क्रियाएँ होती रहती हैं। परमात्मा को भूल कर मनमुख जीवित ही मृतक के तुल्य हैं ह्यौर वे नाना प्रकार के कष्ट भोगते हैं—

हउमै बड़ा रोगु है दूजै करम कमाइ।

नानक मनमुखि जीव दिखा मुण, हरि विसरिधा दुखु पाइर ॥ इसी इउमै के भयानक रोग से जीवन मरण का ग्रानवरत चक्र चलता रहता है—

हरमें बढ़ा रोगु है, मरि जैसे आवे जाड़ ॥<sup>२</sup>

यह ब्रहंकार का रोग सारे संसार को व्याप्त है। इसी रोग से जन्म-मरण के दु:खो का कम निरन्तर चलता रहता है। गुरु की कृपा से कोई विरला पुरुष इस रोग से मुक्ति पा सकता है।

इडमै रोगी सभु जगत विद्यापित्रा ति कर जनम मरण दुलु मारी। गुर परसादी को विरला सूटै तिस जम कर हर बलिहारी<sup>४</sup> ॥३॥३॥१४॥

<sup>1.</sup> श्री गुरु बन्ध साहिब, मलार, मलार ४, पृष्ट १२६३

२ श्री गुरु प्रनथसाहिक, वडां सु की वार, सलोकु,महला, ३, प्रष्ट ५८६

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, वढहंसु की वार, महला ३, पृष्ठ ५६२

४. बी गुरु ग्रंथ साहिब, स्ही, महला ४, पृष्ट ७३५

तीसरे गुरु ने ऋहंकार की प्रजलता का ऋत्यन्त उत्कृष्ट चित्रण किया है—

> हउमै ससु सरीरु है, हउमै बोपति होइ। हउमै बड़ा गुबास है, हउमै विचि बुक्ति न सकै कोइ॥ हउमै विचि भगति त होवई, हुक्सु बुक्तिया जाइ। हउमै विचि जीउ वंधु है, नासु न बसै मनि ग्राह ॥३॥६॥

श्रथांत्, "शारे शरीरों की उत्पत्ति का कारण "हउमै" ही है। 'हउमै' से ही सारी सृष्टि की उत्पत्ति होती है। यह महान् श्रन्थकार है। (तमोगुणी प्रवृत्तियों का हेतु यही है।) इसी के कारण जीव श्रपने वास्तविक रूप को पहचान नहीं पाता। इसी के कारण परमात्मा की प्रेम-भक्ति की प्राप्ति नहीं होती श्रीर परमात्मा के 'हुकम' का भी बोध नहीं होता। इसी के कारण जीव बंधन में है श्रीर उसके मन में परमात्मा के नाम का वास भी नहीं होने पाता।"

'इउमै, इतना भयानक रोग है कि मनुष्य ही भर इस रोग के वशीभूत नहीं है, बल्कि पवन, पानी, वैश्वानर, धरती, सातों समुद्र, मदियाँ, खरड, पाताल, षट् दर्शन, सभी पर इसका प्रभुत्व है। यहाँ तक कि त्रिदेव, (ब्रह्मा, विष्णु, महेश भी इस रोग से मुक्त नहीं हैं।

नानक हउसै रोग बुरे। जह देखा वह तह एका वेदन चाप बखसँ सबदि धुरे ॥१॥ रहाउ ॥

पउन्नु पान् वसंतर रोगी, रोगी घरति सभोगी।

मात पिता माइन्ना देह सि रोगी, रोगी कुटंब संजोगी ॥३॥

रोगी बहमा बिसनु सरदा रोगी सगल संसारा।

हिर पहु चीनि भए से मुकते गुरु का सबद बीचारा ॥४॥

रोगी सांत समुंद सनदीन्ना खंड पताल सि रोग भरे।

हिर के लोक सि साच मुहेजो सखी थाई नदिर करे ॥५॥

रोगी खट दरसन भेखधारी नाना हठी ऋनेका।

बेद कतेब करहि कहं बपुरे नह बूमहि इक एका ॥६॥१॥

गुरु ग्रमस्दास जी ने भी ग्रहंकार की प्रवलता ग्रीर व्यापकता का

श्री गुरु प्रंथ साहिब, वडहंसु, महला ३, एळ ५६०

२. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, भैरेड, बसटपदीबा, महला १, एष्ट ११५३

विशद चित्रस् किया है। इउमै ब्रीर मोह की वृद्धि के कारस त्रिगुस्तिक माया में ब्रह्मा, विध्यु, महेश भी पड़े हुए हैं। पंडितगस पढ़ पढ़कर अपने विद्यागत अहंकार में डूबे हुए हैं। इसी भाँति मौनी लोग अपने मौन-वर्त के अभिमान में डूबे रहते हैं। अहंकार के कारस हैत भाव उनके चित्त में बढ़ता ही जाता है। जितने भी जोगी, जंगम, संन्यासी हैं, सभी अहंकार की प्रयत्ता के वशीभूत हैं। विना सद्गुक के किसी का न तो अहंकार खूटता है और न परम तत्व ही की प्राप्ति होती हैं। इस प्रकार मनमुख सदैव अहंकार की भावना से दुखी होकर अभित होते ब्रीर भटकते रहते हैं और अपना अमृल्य जन्म व्यर्थ गैंवाते रहते हैं—

बहुमा विसनु महादेउ त्रेगुण भुन्ने हुउमै मोहु बधाइत्रा । पंडित पिन् पिन् मोनी भुन्ने दूनै भाव चितु लाइत्रा ॥ जोगी जंगम संनिक्षासी भुन्ने विग्रु गुर ततु न पाइत्रा ।

मनमुख दुखीए सदा अभि भुले तिन्ही बिरया जनमु गवाइग्रा ॥ ग्रहंभाव से किए हुए सारे कर्म बन्धन के हेतु हैं। इसी हउमै से स्त्रीमपन त्रा जाता है। मूखं के सारे कर्म इउमे के कारण स्नारा-पाश में वैषे होते हैं। उसका प्रेम, काम कोथ के ही खंतर्गत रहता है। उसके सारे कार्य ऋहंभाव से प्रेरित होकर संपादित हुआ करते हैं। यह ऋपने को ही कर्चा-धर्ता मानता है। उसके सोचने की यही प्रणाली होती है, "मैं लोगों को बाँघता हूँ। में वैर करता हूँ। यह इमारी भूमि है। इस पर कीन पैर रख सकता है ? मै पंडित हूँ, चतुर हूँ, और सज्ञान हूँ।" वह इउमै के वशी-भूत हो वास्तविक कत्तां पुरुष परमात्मा को रंचमात्र समस्तवे का प्रवास नहीं करता। बात यह है कि इउमै के कारण विषय मोगों में सदैव लिप्त रहने से वह जानान्य ग्रौर विवेकहीन हो जाता है। इससे उसकी विवेक-मति नष्ट हो जाती है और वह अपने शरीर में केन्द्रित होकर यही समसता है, "मैं यौवन-सम्पन्न हूँ, मैं ऋाचारवान् हूँ, मैं कुलीन हूँ।" इस प्रकार की ऋहं-बुद्धि में वह जीवन-पर्यन्त वंधा रहता है। मरते समय भी उसकी यह बुद्धि विसमृत नहीं होती। अपने भाइयं, मित्रों, सम्बन्धियों को श्रापनी सारी वस्तुस्रों को सींप कर चला जाता है। जिस ग्रहंभाव की वासना में उसने समस्त जीवन व्यतीत किया है, वही श्रन्त में साकार रूप घारण कर उसके सामने प्रकट होती है-

<sup>1.</sup> श्री गुरु ग्रन्य साहिब, चिलावल्ल की चार, सलोक, महला २,५९० ८५२

स्रासा बंधी मुरत देह। काम क्रोध लपटिस्रो ऋसनेह ॥ सिर ऊपरि ठाड़ो धरमराइ। मीठी मीठी वरि विख्या खाइ॥ हुउ बंधउ हुउ साधउ बैरु। हमरी भूमि कउसु वालै पैरु॥ हुउ पंडितु हुउ चतर सिम्रासा। करसैहास न बुकै बिसाना। ॥३॥॥॥७८॥

तथा,

रंग संगि विखिन्ना के भोगा इन संगि न्नंध न जानी।
इउ संचउ हउ खाटता समली धवधि विहानी।।१।। रहाउ।।
इउ स्रा परधानु इउ को नाहीं मुक्तिंह समानी।।१॥
जोवनवंत अचार कुर्लाना मन महि होइ गुमानी।।१॥
जिउ उलकाइन्नो बाध बुधि का मरतिन्ना नहिं विसरानी॥४॥
भाई मीत बंधप सखे पान्ने तिनह कउ संयानी॥४॥
जितु लागो मनु बासना अंत सोइ प्रगटानी॥६॥
श्वहंबुद्धि सुचि करम करि इह बंधन बंधानी ॥॥॥३॥३५॥४॥॥

श्री गुड ग्रंथ साहिय में वर्णित ग्रइंभाव की प्रवृत्तियों तथा श्रीमद्भग-

बद्गीता की ऋामुरा प्रवृत्तियों में ऋत्यधिक साम्य है।

सांसारिक पुरुषों के सारे कार्य छाइंकार ही में हुआ करते हैं। जन्म-मरण, देना-लेना, लाम-हानि, सत्य-छास्त्य, पुरुष-पाप, नरक-स्वर्ग, इँसना-रोना, शोच-आग्रोच, जात-पाँति, ज्ञान यज्ञान, बन्धन-मोज्ञ छादि सब कुछ, इउमै द्वारा ही होते हैं। उनकी छान्य कियाएँ मी हउमै द्वारा ही होती है। गुरु नानक देव ने आसा की बार में इसका निम्नलिखित ढंग से चित्रस्य किया है—

इउ विचि म्राइमा हउ विचि गइमा। हउ बिचि जंमिशा हउ विचि मुमा॥ हउ विचि दिता हउ विचि लड्मा। हउ विचि खटिमा हउ विचि गइमा॥ इउ विचि सचिम्रार कुढ़िमार । हउ विचि पाप पुन्न वीचार ॥ इउ विचि नरक सुरगि स्रवतार । हउ विचि इसै इउ विचि रोवै॥ हउ विचि मरीऐ हउ विचि घोवै। इउ विचि जाती जिनसी खोवै॥

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रनथ साहिब, गउदी गुआरेरी, महला ५, प्रष्ट १७८

१, श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गडड़ी महला ५, पृष्ट २४२

२. श्रीमद्भगवद्गीता, अध्याय १६, रलोक १० से २९ तक।

हउ विचि मृत्सु हउ विचि सिक्षाणा । मोख मुकति की सार न जाणा ॥ हट विचि माइक्षा हउ विचि झाइक्षा । हउमै करि करि जंत उपाइका ॥ हउमै व्भै ता दरु स्भै । गिथान विहुणा कथि कथि ल्भै ॥ नानक डुक्मी लिखिए लेखु । जेहा वेखहि तेहा वेखु ॥ ।

गुरु अंगददेव ने भी "इउमै" का इसी भाँति चित्रस किया है,

हउमै एहा जाति है, हउमै करम कराहि। हउमै एहं बंघना फिरि फिरि जोनी पाहि॥ हउमै किथहु उपजै कितु संजमि इह जाइ। हउमै एहो हुकम है पहऐ किरति फिराहि॥ हउमै दीरघु रोगु है दारू भी इसु माहि। किरपा करे जे आपसी ता गुर का सबदु कमाहि॥ नानक कहे सुसाहु जनहु इतु संजमि दुख जाहि?॥

सारांश यह कि 'इउमै' जीबात्मा की सांसारिक यात्रा का प्रमुख कारण है। रजोगुण, तमोगुण तथा स्तोगुण के संयोग से नाना माँति की सृष्टि-रचना होती है। ग्रानेक प्रकार के जीव उत्पन्न होते रहते हैं, ग्रानेक प्रकार के कर्म इसी इउमै के कारण ही किए जाते हैं। इन कर्मों के प्रभाव और संस्कार जीवात्मा को स्रुभ शारीर द्वारा बाँचे रहते हैं। इस प्रकार जीव ग्रानेक योनियों में भटकता रहता है ग्रीर जीव का ग्रापा (ग्राहंभाव) निरन्तर जारी रहता है।

#### इडमें के भेद

श्रहंकार का स्वरूप श्रत्यंत व्यापक है। इसके मेदों का निश्चित रूप निर्धारित करना टेढ़ी लीर है। संचीप में "इउमैं" से प्रेरित द्वेत माव की सारी क्रियाएँ श्रीर सारी वासनाएँ श्रहंकार के श्रंतर्गत रखी जा सकती हैं। श्रतः स्ट्म दृष्टि से जिस प्रकार मनुष्य की वासनाएँ श्रानन्त हैं, उसी प्रकार

श्री गुरु प्रेय साहिब, श्रासा, महला १, वार सलोका नालि सलोक
 भी, पृथ्ठ ४६६

२. श्री गुरु श्रंब साहिब, जासा, महला २, बार सलोका नालि सलोक भी, पृष्ठ ४६६

३. गुरमति दर्शन : शेरसिंह, प्रष्ठ २५॥

इउमै के मेद भी अनन्त हो सकते हैं। फिर भी स्थूल दृष्टि से श्री ग्रंथ साहित्र के अनुसार इउमै के निम्नलिखिल मेद किए जा सकते हैं—

- १ धार्मिक अथवा आध्यात्मिक अहंकार ।
- २. विद्यागत ऋहंकार ।
- ३. कर्मकाराड श्रीर वेशादिक के श्रहंकार।
- ४. जाति सम्बन्धी ख्रहंकार ।
- प्र. धन-संपत्ति सम्बन्धी ऋहंकार ।
- ६. परिवार संबंधी ऋहंकार
- ७. रूप-यीवन सम्बन्धी ग्रहकार ।
- भ्रव क्रमशः प्रत्येक का संज्ञित विवेचना किया जायगा।
- १. धार्मिक अथवा आध्यात्मिक अहंकार—बहुत से साधक सच्चे ख्रांत:करण से धार्मिक साधना में रत होते हैं। उस साधना के फल-स्वरूप उनके हृदय में आनन्द की भी प्रतीति होने लगती है। उनका अन्तःकरण भी निर्मेल होने लगता है। उन्हें मुद्दिता वृत्ति भी पात हो जाती है। परन्तु उस साधना में उनके सम्मुख त्रिपुटी—ध्याता, ध्येय और ध्यान अथवा जाता, त्रेय तथा ज्ञान का स्वरूप सदैय बना रहता है। इस कारण वे अपने को ध्येय अथवा त्रेय वस्तु से एकाकार कर अपने पृथक अस्तित्व को उसमें विलय नहीं कर सकते। परिणाम यह होता है कि वे अपना पृथक अस्तित्व सममते रहते हैं। इससे उसके चित्त में स्कृप अहंकार अपना पृथक अस्तित्व सममते रहते हैं। इससे उसके चित्त में स्कृप अहंकार अपना प्रयक्त सित्व सममते रहते हैं। इससे उसके चित्त में स्कृप अहंकार अपना प्रयक्त सीत्व हैं, मैं योगी हूँ, मैं ब अचारी हूँ। अधादि आदि । यह नक्ष्म आहंकार साधक की सम्पूर्ण साधना पर उसी प्रकार आच्छादित हो जाता है, जिम प्रकार मेच का एक छोटा सा खस्ड बढ़ते बढ़ते आकाश को आच्छादित कर केता है। गृह नानक देव की पैनी दृष्ट इस प्रकार को बातों से अपनत है—

लख नेकीचा चिंगिचाईचा लख पुंतर परवाछ । लख तब ऊपरि तीरथां सहज जोग चेवाण ॥ लख स्रतण सगराम रण महि छुटहि पराण । लख म्रती, लख गित्रान विचान पदोचहि पाठ पुराण । नानक मती सिथिबा करमु सचा नीसाखु ।।

श्चर्यात् "लाकों मलाइयाँ, लाखों पुण्य कर्म, तीथों में लाखों तप-स्याएँ, जंगलों में योगियों का सहज योग, योदाश्चों की लाखों बहादुरी तथा रस्मिम में उनका प्रास्त-स्थान, श्रुतियों के लाखों पाठ, लाखों (बाचक) ज्ञान, व्यान तथा पुरास्तों के पाठ, यदि श्चर्टमाय से किए गए हैं, तो नानक का कथन है कि वे सब मिथ्या बुद्धि से किए गए हैं। गुरु नानक देव ने इस प्रकार के श्चर्टकार के त्यास पर पूरा ज़ोर दिया है।

छोडीले पालंडा र

विद्यागत ऋहंकार—यह श्रहंकार भी कुछ कम शक्तिशाली नहीं है। ब्रहंकार के बशीभूत होकर बहुतों ने अपनी सारी ब्राष्टु व्यक्षीत कर दो, पर श्रान्तरिक शान्ति नहीं प्राप्त हुई। कारण यह कि शास्त्रों का पढ़ना एक वस्तु है श्रीर उनका मनन तथा निदिध्यासन दूसरी वस्तु है। नारद जो इसके प्रत्यक्त उदःहरण है। सारी विधाओं के प्राप्त होने पर उन्हें ब्रान्तरिक शान्ति नहीं प्राप्त हुई थीं ।

ऐसे ही विद्यागत ऋहंकारियों का गुरु नागक देव ने इस भाँति चित्रस् किया है--

पित् पित् गर्डी सदीश्रहि पित् पित् मर्श्यहि साथ।
पित् पित् बेदी पाईपे पित् पित् गर्दाश्रहि खात॥
पर्दाश्रहि जेते बरस बरस पदीश्रहि जेते सास।
पर्दार्श जेती श्रारजा पदीश्रहि जेते सास॥
नानक लेखे हक गज्ञ होर हटमै महाणा म्हास्ते॥

अर्थात् "यदि पढ़ पढ़ कर काफिले भर दिए जायँ, पढ़ पढ़ कर नावें साद दी जायँ और पढ़ पढ़ कर गड्दें भर दिए जायँ और अध्ययन में ही सारे वर्ष, सारे मास, सारी आयु, सारी सीसें व्यतीत कर दी जायँ, किर भी नानक

१. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, जासा, महला १, वार सलोका गालि, सलोक भी, प्रत्य ४६७

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, खासा की वार, महला १, एस्ड ४७१

३. हाम्दोग्योपनिषद्, अध्याय ७, खंड १, मंग्र २ तथा ३

४, श्री गुरु प्रन्य साहिब, श्रासा, महला १, वार सलोका नालि सलोक भी, एष्ट ४६७

के हिसाब से यही बात ठीक है कि ( अत्ययन सम्बन्धी ) सारे अहंकार सिर खपाने के अतिरिक्त कुछ भी नहीं है।" इसीलिए परमहंस रामकृष्ण देव ने अन्यों के अध्ययन के सम्बन्ध में अपनी सम्मति इस प्रकार प्रकट की थी, "जितने अन्य उतनी ग्रांथ."

3, कर्मकाण्ड स्मीर वेश सम्बन्धी खहंकार — कर्मकारड और वेश सम्बन्धी झहंकार भी आध्यात्मिक पय में बहुत अधिक बाधक हैं। दहुत से साधक लोग इसी के बल पर संसार में अपनी ख्याति चाहते हैं। उन्हें सांसा-रिक ख्याति चाहे भसे ही प्राप्त हो जाय, किन्तु आन्तरिक शान्ति नहीं प्राप्त हो सकता। गुरु नानक देव ने कर्मकारड स्मीर वेश सन्बन्धी आहंकार का विवेचन इस दंग से किया है—

बहु भेस की आ देही दुखु दी आ। सहु वे जी शा अपगा की आ। अंतु न साइ शा सादु गवाइ आ। वहु दुखु पाइ आ दुजा भाइ आ। बसत्र न पहिरे ऋहिनिस कहरें। मोनि विगृता, किंत्र जागे गुर बिनु स्ता।

पगं उपे तासा। अवसा किया कमसा।।
अन्न सन् सन्हें, सिर हाई पाई। मृतिस संधे पति गवाई।।
विस्नु नावें किस्नु थाइ न पाई॥
रहे बेबासी मही मसासी। संधु न जासी फिरि पसुतासी॥
सतिगृह भेटे सो सुल पाए। हिर का नामु मेनि वसाए।
नानक नद्रि करे सो पाए। आस संदेसे ते निहकेवलु हटमै सबदि
जलाए।।

इसी माँति गुरु नानक देव ने मारू राग में वेशादिक ग्रहंकार की विस्तार के साथ विवेशना की है। योगियों के भगवा वेश, कथा, मोली, तीर्थ-भ्रमण, विभृति-धारण, धूनी रमाना, संन्यासियों के मूँ इ मुहाने तथा कमगडल धारण करने ग्रादि बाह्य वेशों एवं तद्गत ग्रहंकारों की तीब ग्रालो-चना की है।

घोली ग्रेरू रंग चढ़ाइया वसत्र भेख भेखारी। कायड़ फारि बनाई सिंथा कोली माइया घारी॥

१ श्री गरु प्रन्य साहिय, चासा की वार, सहला १, पृष्ठ ४६७-६८

घरि घरि मागै जगु परबोधै मनि अधै पति हारी। भरमि भुलाणा सबदु न चीनै जूऐ बानी हारी |।२|। श्रंतरि श्रगनि न गुर बिनु ब्र्फे बाहरि दूश्वर तापै। गुर सेवा बिन भनति न होवी किउकरि चीनसि आपै॥ निन्दा करि करि नरक निवासी अंतरि श्रातम जापै। भठसठि तीरिंध भरमि बिगुचिह किउ मनु धौपै पापै ॥३॥ छाणी साकु विभूति चढाई माइचा का मगु जोहै। श्रंतरि बाहरि एक न जागी साचु कहे ते छीहै ॥ पाठु पदे मुख कूठो बोलै निग्रे की मित बोहै। नामु न जपई किउ सुख पानै बिनु नावै किउ सोहै ॥४॥ मूं सुवाइ जटा सिख बाधी मोनि रहै अभिमाना। मनुशा डोलै दह दिसि धावै बिनु रत श्रातम गिश्राना ॥ अंमृतु ख़ोदि महा बिखु पीवै माइआ का देवाना। किरतु न मिटई हुकम् न ब्रुकै पस्चा माहि समाना ॥५॥ हाथ कमंडलु कापदीचा मनि तृसना उपजी भारी। इसग्री तजि करि कामि विद्यापित्रा चितु लाइग्रा पर नारी ॥६॥

थ. जाति-सम्बन्धी अहंकार — जाति सम्बन्धी श्रहंकार के कारण साधक, मनुष्य मनुष्य में भेद देखता है। "में ब्राह्मण हूँ, में ज्ञतीय हूँ, में कुलीन हूँ" श्रादि श्रहंकार मनुष्यों के बीच में ऐसी लाई खोद देता है कि वह राताब्दियों तक नहीं परती। मनुष्य का जाति-गत श्रहंकार उसे संकी में बना देता है। वह श्रपने ही निकट के लोगों को श्रपने से पृथक् समझने लगता है। इसी-लिए गुढ़ नानक देव के जातिगत श्रहंकार के सम्बन्ध में श्रपने विचार इस माँति प्रकट किए हैं, "जीव मात्र में परमात्मा की ज्योति समझो। जाति के सम्बन्ध में प्रशन न करो, क्योंकि श्रागे किसी भी प्रकार की जाति न थी।

जागहु जोति न है पूज़हु जाती आगै जाति न हे।
रागु आसा, महला १, पृष्ठ ३४१.
तथा, अगै जाति न जोरु है, अगै जीउ नवे।
आसा की वार, पहला १, पृष्ठ ४६१.

१. श्री गुरु श्रंय साहिब, मारू, महला १, असटपदीचा, पृष्ठ १०१२-१३

तया, जाति महि जोति, महि जाता, अकल कला भरप्रि रहिआ ॥ श्रासा की वार, महला १ पृष्ठ ४६६.

थ्र. धन सम्पत्ति सम्बन्धी अहंकार —धन-सम्बन्धी ऋहंकार मनुष्य को एकदम से बैमवान्ध बना देते हैं। उसकी बुद्धि ऐहिक भोगों को छोड़कर पारमार्थिक विषयों में रमती ही रहीं। मनुष्य नाना भौति के ऋत्याचार नाना भौति की क्रूरताएँ इसलिए करता है कि उसके ऐहिक सुख पर तिनक भी आँच न श्राए। धन सम्बन्धी ऋहंकार के वशोभूत होकर मनुष्य राज्ञसी कर्म करने में प्रवृत्त होता है। उसके सामने सम्यत्ति के ऋतिरिक्त कोई आदर्श ही नहीं रहता। उसे सदैव महर, मलूक, सरदार, राजा, बादशाह आदि कहलवाने की वासना सताती रहती है। चौधरी, राउ श्रादि कहलाने का आभागन सदैव उसके मन में बना रहता है। इसी अभिमान में वह अपने को जला डालता है। ऐसे मनमुख (ऋहंकारी) की दशा ठीक वही होती है, जो दशा दावाग्नि में पढ़ कर तृख-समूह की होती है। इस प्रकार संसार में आने वाला ऐसा पुरुष हउमै करके विनष्ट हो जाता है।

सुइना रूप सचीऐ मालु जालु जैजालु ॥४॥

महर मल्क कहाईऐ राजा राउ की खानु ।
चउधरी राउ सदाईऐ जिल बलीऐ श्रीममान ॥
मनमुखि नाम बिसारिया जिउ दिव दधा कानु ।।६॥
हउमै करि कारि जाइसी जो श्राइया बग माहि ।
सभु जगु काजल कोठड़ी तनु मनु देह सुश्राहि ।।७॥
पाँचवे गुरु श्रर्जुन देव ने कहा है कि जो लोग सोने-चांदी, रुपये-पैसों,
हायी-घोड़ों को श्रपना सममते हैं, वे सचमुच ही मूर्ल हैं । सारी ऐश्वर्य युक्त
वस्तुएँ परमात्मा द्वारा निमित हैं, इसलिए वे परमात्मा की हैं ।

सुइना रूपा फुनि नहि दाम । हैवर गैवर श्रापन नहीं काम । कहु नानक जो गुरि बस्तिस मिलाइश्रा । तिस का सभु किछु जिस का हिर राइश्रा ।

<sup>1.</sup> थी गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला २, पृष्ठ ६३-६४

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी महला ५, एष १८७

इ. परिवार सम्बन्धी आहंकार—संसार में परिवार सम्बन्धी आहंकार आयन्त प्रवल है। बढ़े-बढ़े साधक-गण भी इस आहंकार से मुक्ति नहीं पा सकते। बाह्य दृष्टि से वे चाहे पारिवारिक बन्धन भले ही त्याग दें, किन्तु आन्तरिक दृष्टि से इस आहंकार का त्याग बड़ा ही दुरूह है। गुरुआं ने स्थानस्थान पर यह प्रदक्षित किया है कि सांसारिक मनुष्य किस प्रकार कोदुम्बिक आकर्षकों में आबद रहते हैं। गुरु नानक देव ने कहा है कि जो सांसारिक व्यक्ति, "बहिन, भीजाई, सास, फूर्फा, नानी, मौसी आदि में आहंबुद्धि रखते हैं, वे सचमुच ही मूर्ख हैं। स्मरण रखना चाहिए संसार का कोई भी सम्बन्ध आतं में इमारों सहायता नहीं कर सकता।

"ना भैषा भरवाई्या ना से समुद्रीबाह ।

कुकी नानी मासीचा देर जेटानदीचाह ।। स्राद्यनि वजनि ना रहनि पूर भरे पहीचाह ।।२।। सामे ते मामाणीस्त्रा भाइर वाप ना माउ ।।३॥२॥१०॥

जो ब्रहंबादी माता-पिता, सुत-कन्या, नारी-पुत्र-कलत्र में ही सर्वस्य बुद्धि रखते हैं, उन्हें गुरु नानक देव ने चेतावनी दी है कि वे इस ब्रहंकार से संसार के धनधोर बन्धन में पड़े हैं—

बधन मात पिता संसारि । बंधन सुन कंनिया स्रह नारि ॥२॥ बंधन करम धरम हुउ कीश्चा । बंधन पुतु कबुतु मनि बीयारे ॥२॥१०॥ गुरु अर्जुन देव ने भी पारिवारिक अहंकार की चास भंगुरता प्रदर्शित

की है,

मात पिता भाई मुत बंधप तिनका बलु है थोरा

श्रामिक रंग माइश्रा के पेखे किलु साथि न चालै भोरा ।।१॥८॥१६॥

७ रूप-यौदन सम्बन्धी श्राहंकार—रूप यौवन का श्रहंकार सार्वभौमिक है। यह श्रहंकार दरिंद्र से लेकर धनो तक में समान रूप से व्याप्त है।
निर्धन से निर्धन अथवा कुरूप से कुरूप व्यक्ति भी अपने रूप और यौवन पर
श्रामिमान करता है। इस श्रहंकार के चक्कर में पड़कर भयानक से भयानक

१. थीं गुरु प्रन्थ साहिब, मारू, महला १, एष १०१५

२. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, महला १, पृष्ठ ४१६

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, महला ५, एष्ठ ४३३

कृत्य किए जाते हैं। गुरुश्रों ने स्थान-स्थान पर इस अइंकार की प्रवलता बतलायी है और यह भी कहा कि ऐसे अइंकार 'दरगह' (परलोक) में काम आने वाले नहीं हैं।

जो रूप यौचन आदि पर अहंकार करते हैं, ऐसे अभिमानी व्यक्ति

जल कर खाक हा जाते है-

राज मिलक जोवन गृह सोभा रूपवंतु जोश्रानी ।

आरो दरगहि कामि न आवै छोदि जलै अभिमानी ॥१॥१॥३॥३८॥ आसा, महला ५, पृथ्ठ३७६.

गुर नानक देव ने एक स्थल पर बतलाया है कि पाँच ठग संधार में अत्यन्त प्रवल हैं। वे हैं, राज, माल, रूप, जाति और यौचन। इन पाँचों ठगों ने सारे संसार को ठग लिया है। उन्होंने किसी की भी लज्जा छोड़ी नहीं,

राञ्ज माञ्ज रूपु जाति जोबनु पंजे टम । एनी टगीं जगु टगिम्रा किनै न रखी लग्न ॥

उन्होंने यह भी बतलाया है कि रूप और काम का श्रन्योन्याशित सम्बन्ध है। इन दोनों में प्रवल मैत्री है,

'रूपै कामै दोसती 12

यदि मनोवैज्ञानिक दृष्टि से विचार किया जाय, तो उपर्युक्त कयन सवा सोलइ शाने सत्य प्रतीत होता है। कप में यदि यौकन का भी समावेश हो, तो एक तो इन्द्र दूसरे हाथ में बज़ की परिस्थिति हो जाती है।

गुरु नानक देव ने स्टब्ट कर दिया है कि रूप सम्बन्धी ख्रहंकार की जुषा कभी शान्त नहीं होती। इसमें दुःख ही दुःख के दर्शन होते हैं। इसी प्रकार शरीर में जितने ही रस (शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गंव) रहते हैं, उतने दुःख बने रहते हैं,

रूपी मुख न उतरें जो देखा तां मुख । जेते रस सरीर के तेते लगहि दुख ॥

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रन्थ साहिय, मलार की बार, महला 1, पृष्ट १२८८

२, श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, मलार की वार, महला १, एडट १२८८

३ श्री गुरु प्रन्य साहिब, मलार की बार, महला १, प्रवेट १२८७

यही कारण है कि मूग, कुंजर, पतंग, मीन, श्रीर अमर शब्द, स्पर्श, रूप, रस श्रीर गंध से मारे जाते हैं—

भृंग पतंगु कुंचरु अरु मीना । मिरगु मरे सिंह अपुना कीना ॥

गुरु नानक देव ने यौवन की ऋसारता प्रदर्शित करके रूप श्रीर यौवन के ऋहंकार पर जोरों से कुठाराधात किया है,

> जोवनु बदै, जरुबा जिले बलजारिका मिन्ना ब्यांच घटै दिनु जाइ । ब्रांतकालि पखुतासी क्रांधुले जा जिस पकढ़ि चलाइबा ॥३॥२॥ सिरी रागु, पहरे, महला १, पृष्ट ७५-७६

उपर्युक्त भेदों के खतिरिक्त खहंकार के खनेक विभेद हो सकते हैं। संदोपतः द्वीतवाद की सारी कियाएँ खौर सारी कामनाएँ खहंकार के ही खंतर्गत रखी जा सकती हैं। खाशा, चिन्ता, काम, क्रीथ, लोभ, मोह, फूठ, पालएड, मिथ्याचरण खादि 'इउमै' के ही खंग है। श्री सुद बंय साहिब में स्थान-स्थान पर इनके सम्बन्ध में पर्याप्त संकेत दिए गए हैं।

इंडमै (अइंकार) के परिणाम

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउदी, महला १, पृष्ठ २२५

ग्रहंबुद्धि के कारण मनुष्य अपना हित तथा परमात्मा की महत्ता को

नहीं समम पाता।

मूलु न बूकै बायु न सूकै भरीम विद्यापी अहंमनी ।१॥२॥२१ जब तक मन ग्रहंकार और इउमै की लहरों के बीच में स्थित है, तब तक 'सबद' में स्वाद नहीं ग्राता, जिससे परमात्मा का नाम प्यारा नहीं प्रतीत होता । जब तक परमात्मा के नाम में स्वाद नहीं ग्राता, तब तक वह ब्यर्थ मारा-मारा फिरा करता है।

जिचरु इहु मन लहरी विचि है हउमै बहुतु ऋहंकार । सबदै सादु न ऋावई, नामि न लगै पिद्यार 3 ॥

इउमै के ही कारण श्रात्म-जार्यात नहीं हो सकती। परमात्मा ही मिक्त का भी पता नहीं चलता। श्रहंकारी मनमुखों को परलोक में लाभ नहीं प्राप्त होता, क्योंकि उनके सारे हैं। कर्म दैतभाव से ही हुश्रा करते हैं श्रीर उनके फल भी दैत ही होते हैं। जिन्हें दैत भाव प्यारा है, उनके खाने श्रीर पहनने को धिक्कार है। ऐसे मनुष्य विष्टा के कीड़े के समान हैं श्रीर

१ बढ़े ग्रहंकारिया नानक गरीब गत्ने

वब लगु घरम राइ देह सजाह ॥ श्री गुरु श्रंथ साहिब, गउड़ी सुस्रमनी, महला ५, प्रव्टरण्ट

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, बसंतु हिंडोल, महला ५, एप्ट ११८६ ३ श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, सारंग की वार, सलोक, महला ३, एप्ट

विष्टा में श्रनुरक्त हैं। वे बार बार जन्म-मरगा के श्रनवरत चक्र में पड़ कर नष्ट होते हैं—

हुउसै विचि जागुणु न होवई हिर समित न पवई याह ।

सनमुख दिर दोड़ ना कहिंद भाइ दूजे करम कमाइ ॥४॥

थगु खाखा चमु पैन्ह्या जिन्हा त्वे भाइ पिद्यार ।

विसटा के कीदे विसटा राते मिर अंमिह होहि खुबार । ॥५॥२॥७॥२॥७॥२॥६॥

श्रहंबादी श्रीर देत भाव वाले व्यक्ति श्रपना सुन्दर मनुष्य जनम व्यर्थ

ही गँवा देते हैं । स्वयं तो हूबने हो हैं श्रपने समस्त कुल को भी हुनो देते हैं ।

वे भूठ बोल-बोल कर निरन्तर निप खाते रहते हैं ।

दूजै भाइ विस्था जनमु गवाए ।

आपि दुवे सगले कुल डोवे कूड़ बोलि विखु खावणिआ? ॥६॥२३॥२४॥

श्रहंकार-नाश के उपाय

बहिरंग साधन — ग्रहंकार-नाश के निमित्त विविध साधन-प्रखालियाँ है। किन्तु उन साधन-प्राखालियों में सूक्म ग्रहंकार बना ही रहता है। सूक्म ग्रहंकार का परिणाम ग्रीर भी भयानक होता है। ग्रवसर पाते ही यह बहत् रूप धारण कर लेता है। इसी से उपनिषदों में इस ग्रहंकार की व्यापकता की ग्रीर संकेत किया है,

चन्धंतमः प्रविशन्ति ये विद्यासुराशते ! ततो भूप इव ते तमो य उ विद्यायाम् स्ताः 3 ॥

श्रमांत् "जो श्राविद्या (कर्म) की उपासना करते हैं वे श्राविद्या रूप (धोर श्रंथकार) में प्रवेश करते हैं श्रीर जो कर्म छोड़ कर विद्या यानी देव-ज्ञान में ही श्रमुरक हैं, वे उस श्रंथकार से भी कहीं श्राधिक अधिकार में प्रवेश करते हैं।" गुक्शों ने ऐसी साधनाश्रों की लम्बी सूची बतलायी है श्रीर यह भी कहा है कि इन साधनाश्रों से श्रहंकार का नाश नहीं होता। उदाहरसार्थ—

सलोकु : बहु सासत्र बहु सिमृती, पेसे सरव दंदोलि । पूजीत नाही हिर हरे, नानक नाम अभोल ॥१॥

१ श्री गुरु प्रस्य साहिब, प्रभाती, महला ३, विभास, पृष्ट १३४६-४७

२ औं गुरु मंब साहिब, माम, असटपदीओ, महला ३, एष १२३

३, ईशाबास्योपनिषद्, मंत्र ३,

## असटपदी:

जाप ताप गिन्नान सभि विचान । खट सासत्र सिमृति बखिन्नान ॥ जोग ग्रभित्राम करम श्रम किरिन्ना । सगल तिश्राणि वन मधे फिरिन्ना ॥ अनिक प्रकार कीए बहु जतना । पुन दान होमे बहु रतना ॥ सरीरु कटाइ होमै करि राती । बरत नेम करें बह भाती । नहीं तुलि राम नाम बीचार । नानक गुरसुखि नामु जवीये इक बार । । ।।। नउसंड प्रथमी फिरें चिरु जीवै । महा उदास तपीसर कीवै ॥ श्चगनि माहि होमत परान । कनिक श्रस्त हैवर भूमिदान ॥ निउली करम करें बह जासन । जैन मारग संजम प्रति साधन ॥ निमस निमस करि सरीरु कटावै । तउ भी हउसै मैल न जावै । हरि के नाम समसरि कड़ नाहि । नानक गरमुखि नाम जपत गति पाहि ॥ मन कामना तीरथ देह छुटै। गरव गमान न मन ते हटै॥ सोच करें दिनसु अरु राति । मन की मैलू न तन ते जाति ॥ इस देही कउ बहु साधना करें। मन से कबड़ न विकिया हरें।! जिल धोवे बहु देह अमीति । सुध कहा होड काची भीति ॥ मन हरि के नाम की महिला ऊच । नानक नामि उधरे पतित बहुत सूच ॥ बहुत सिम्राखप जम का भउ बिम्रापै। मनिक जतन करि तसन ना धापै।। भेख अनिक अगनि नहीं दुकै । कोट उपाय दरगह नहीं विके ।।।।।।३।।

यदि उपयुक्ति वाणी पर विचार किया जाय, तो प्रकट हो जायगा कि निम्नलिखित बहिरंग साधनों द्वारा झहंकार की मैल का नाश नहीं होता—

- (१) शास्त्रों एवं स्मृतियों ब्रादि का श्रध्ययन तथा विवेचन।
- (२) जप ।
- (१) तप (उम्र तप द्वारा शरीर को कष्ट देना, यथा पंचामि आदि तापना, शरीर होनना, शरीर काटना आदि)
- (४) शन (वाचक शान अथवा चंतु शान से तालवं है)
- (५.) योसाभ्यात (आसन, नेवली कर्म अधवा प्राशायाम आदि)
- (६) अनेक कर्म-धर्मो का आचरग्।

९ भी गुरु प्रन्य साहिब, गउड़ी सुलमती, महला ५, एष्ट २६५-६६ ६

- (७) सर्वस्य त्याग करके वन में भ्रमण करना श्रीर तपस्वियों की रहनी रहना।
- (८) श्रानेक प्रकार के पुराय, दान, यह स्त्रादि।
- (६) अनेक प्रकार के वत रखना, नियमों का पालन आदि।
- (१०) जैन मत वालों की सी अन्य कठिन तपश्चयांएँ आदि ।
- (११) तीर्थादिक भ्रमग्र तथा तीर्थों में ही शरीर-स्याग।
- (१२) बाह्य शीच।
- (१३) अनंक प्रकार के वेश धारण करना।
- (१४) अन्य बहुत सी साधनाओं तथा तपश्चर्याओं तथा यक्षों का अवलम्बन।

सभी उपर्युक्त साधनों में बहिर्मुखता के कारण कुछ न कुछ 'इउमै' बना रहता है। यही 'इउमै' सूक्ष्म से सूक्ष्मतर बन कर साधक को "इउमै' की चहारदीवारी से निकलने नहीं देता। इसीलिए गुक्छों ने ख्रहंकार निवृत्ति के लिए ख्रंतरंग साधनों को ख्रोर संकेत किया है।

अतरंग साधन—श्रंतरंग साधन वे हैं, जो श्रहंकार से विहीन केवल परमात्मा की प्राप्ति के लिए किए जाते हैं। गुरु नानक देव ने बतलाया है कि ''हउमैं' ही दोर्घ रोग है श्रीर इस में महान् श्रीपिध भी है, श्रर्थात् हउमैं बंधन का हेतु तो है, परन्तु इसी में ऐसे साधन भी उपास्यत है, जो इसे नष्ट कर देते हैं—

> "हउसै दीरघ रोगु है दारु भी इस माहि ॥ (आसा की वार, महला १, एष्ठ ४६६)

मरजीया होना—'ह मैं' की निर्ति के लिए सर्व प्रथम यह आवश्यक है कि अपने 'आपापन' को नष्ट किया जाय। 'आपापन' को नष्ट करने का सर्व श्रेष्ठ उपाय अपने को सबसे तुच्छ समक्तना है। वही व्यक्ति अपने को तुच्छ समक्त सकता है, जो अपने को जीवित ही मृत समक्तने लगे। जो व्यक्ति अपने को जीवित समक्ता है, वह निश्चय ही मरता है, परन्तु जो व्यक्ति अपने को मृत समक्ता है, वह शाश्यत काल के लिए अमर हो जाता है। वही व्यक्ति सच्चे रूप से अपने वास्तविक स्वरूप में जीवित रहता है।

जीवत दीसै तिसु सर पर मरणा।
- सुवा होवै तिसु निहचल रहणा ॥१॥

जीयत मुऐ, मुए सो जीवै ॥१३॥

जो व्यक्ति सर्व प्रथम अपने को मृत समभने लगता है, वही जीवन की सारी आराशों का, सारे आहंकारों का त्याग कर सकता है और वहीं सब की धूल बन सकता है। ऐसा ही व्यक्ति परमात्मा के दरबार में जाने का सच्चा अधिकारी है,

पहिला मरग्र कब्लि, जीवस की छडि श्रास । होहु सभना की रेग्रुका, तउ श्राउ हमारे पासि ।

सद्गुरु-प्राप्ति—श्रहंकार के नाश में सद्गुरु का सबसे बड़ा हाथ है। सद्गुरु ही साधक को विवेकमयी बुद्धि प्रदान करता है। वही साधक को साधना-पथ में निरन्तर श्रागे बद्दाता है। बिना सद्गुरु के "हउमै" का नाश नहीं होता। सद्गुरु की प्राप्ति हो जाने पर "हउमै" का नाश होता है श्रीर सब्चे परमात्मा का हृद्य में निवास होता है। जब सत्य स्वरूप परमात्मा का निवास श्रंतःकरण में हो जाता है, तब साधक सत्य का ही श्राचरण करता है, सत्य की ही रहनी रहता है श्रीर श्रन्त में सत्य-स्वरूप परमात्मा की श्राराधना से सत्य में ही समाहत हो जाता है।

नानक सतगुरि मिलीऐ हउमै गई ता सचु बसिश्रा मन श्राइ। सचु कमावै सचि रहे, सचे सेवि समाइ<sup>3</sup>॥

जीवन, शरीर, तन, धन, सब कुछ, परमात्मा का है। पर हउमै की मिद्रा पीने के कारण 'साकत' लोग यही समकते हैं कि जीव, शरीर श्रादि सब मेरे हैं। इस प्रकार श्रहंबुद्धि बड़ी ही बुरी तथा मैली है। बिना गुढ़ के संसार का श्रावागमन नित्यपति चलता रहता है। श्रनेक प्रकार के होम, यशादिक, जप-तप, संयम एवं तीर्थादिक करने से श्रहंबुद्धि का नारा नहीं होता। यदि श्रहंबुद्धि का किसी प्रकार नारा होता है, तो वह गुढ़ की शरण लेने से—

जीउ पिंडु तनु धनु सभु प्रभ का साकत कहते मेरा। श्रहंबुधि दुरमित है मैली बिनु गुर भवजिल फेरा॥ होम जग जप तप सिम संजम तिट तीरार्थं निर्ह पाइश्रा।

१श्री गुरु प्रन्थ साहिब, जासा, महला ५, एछ ३७४

२. श्री गुरु ग्रन्थ साहिबा, मारू की बार, महला ५, एव्ड ११०२

३. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, वडहंसु, महला ३, एष्ट ३६०

मिटिश्रा श्रापु पण सरखाई गुरमुखि नानक जगत तराइश्रा ॥ नाम में हद श्रास्था — परमात्मा के पिवत्र नाम में हद विश्वास श्रीर मिक साथक की साथना का सार है। गउड़ी मुखमनी की तीसरी श्रष्टपदी में गुरु श्रुर्जुन देव ने जहाँ श्रन्य बहिरंग साथनों को श्रसार्थकता प्रदर्शित की है, वहाँ परमात्मा के नाम की श्रात्यधिक महत्ता बतलायी है। परमात्मा का पवित्र नाम "हउमै-निवारण" की सर्वोपरि श्रीषधि है,

बहु सासत्र बहु सिम्हति पेले सरव डढोलि । प्जिस नाहीं हरि हरे, नानक नाम श्रमोल ॥

श्रवर करतृति सगली जमु हानै । गोविंद भजन विनु तिलु नहीं मानै ॥ चिश्व-संग—हउमै-निवृत्ति के लिए साधु पुरुषों की संगति भी शेष्ट साधन है । सत्-संगति इउमै के बन्धनों को मलीमाँति काट डालती है । श्रतः जो कोई भी मुमुन्तु जीवन-मरण से डरता है श्रीर उसके बन्धनों में नहीं श्राना चाहता, उसका परम कर्ने व्य है कि वह साधु-संगति की शरण जाय ।

गुरु ऋर्जुन देव के सोरिंठ राग में 'इउमै'-निवृत्ति के निम्नलिखित

सावनों की स्रोर संकेत किया है,

संतहु इहा बताबहु कारी। जितु हउमै गरबु निवारी ॥१॥ रहाउ ॥
सरब भूत पारबहमु करि मानिया होवां सगल रेनारी ॥२॥
पेलियो प्रभु जीउ घपुने संगे चूकै भीति श्रमारी ॥२॥
धउलघु नाम निरमल जल श्रमृतु पाईपे तुरु दुश्चारी ॥४॥
कहु नानक जिसु मसतिक लिलिया तिसु गुर मिलि रोग विदारी ॥५॥
सोरिठ, महला ५, एट ६१६-१७

उपर्युक्त वास्त्री के श्राधार पर 'इउमैं'-निवृत्ति के लिए निम्नलिखित साधन है,

- (१) ब्रह्ममयी दृष्टि : अर्थात् सभी जड़-चेतन, चराचर जगत् में ब्रह्म की भावना रखना ।
- (२) अपने को सब की धूल समम्मना : अर्थात् अत्यन्त विनीत भाव धारण करना।

<sup>1.</sup> थीं गुरु प्रन्य साहिब, रागु भैरउ, महला ५, पृष्ठ ११३२

२. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, गउड़ी सुखमनी महला ५, एटट २६५-६६

(३) प्रभु (परमात्मा) को अपने निकट समम्प्ताः ऋर्यात् उस पूर्ण परमात्मा की ऋखण्ड ज्योति जीव मात्र में विद्यमान हैं, मैं भी जीव हूँ, ऋतएव मैं भी उसकी ज्योति से सदैव बुक्त हूँ।

(४) नाम रूपी श्रीषधि को श्रमृत के समान समम्तना : श्रमृत का धर्म है श्रमर बना देना, तृष्टि, पुष्टि श्रीर चुधा-निवृत्ति करना । जो श्रमृत पीता है, वह श्रमर धर्मा हो जाता है। इसी प्रकार जो नाम रूपी श्रमृत पीता है, वह नामी के साथ मिलकर एक हो जाता है।

(५) सद्गुरु द्वारा नाम रूपी खोषिय की प्राप्तिः यह नाम रूपी अमृत अन्यत्र नहीं प्राप्त हो सकता। इसकी प्राप्ति का एक मात्र साधन है गुरु। गुरु-कृपा से ही अत्रय भारदार की प्राप्ति होती है।

(६) परमात्मा-कृपा: गुरु की कृपा उसी व्यक्ति को होती है, जिस पर परमात्मा की कृपा होती है।

श्रहकार-नाश का परिसाम

श्रहंकार नाश के साधक को सर्वप्रथम विचार की प्राप्ति होती है। विचार से विवेक-वैराग्य एवं श्रीयस-प्रेयस् का का वास्तविक ज्ञान होता है,

हउमै गरबु गवाईऐ पाईऐ वीचारु ॥ साहिब सिउ मनु मानिम्ना दे साचु स्रघारु ॥

श्रासा, महला १, पृष्ठ ४२१

श्रहंकार नष्ट होने से तथा वास्तविक विचार की प्राप्ति से साधक को शान्ति प्राप्त होती है । उसकी सारी श्रशान्ति दूर हो जाती है श्रीर उसकी बुद्धि निश्चल हो जाती है—

तिसु जन सांति सदा प्रति निहचल जिसका श्रभिमानु गवाए ॥ श्रहंकार का परदा नष्ट हो जाने से जब परमात्मा का साज्ञात्कार किया, तो श्रपना-पराया सब कुछ विस्मृत हो जाता है,

श्चरजु एकु सुनहु रे भाई गुरि ऐसी वृम बुक्ताई।

जाहि परदा ठाकुर जड भेटियाँ तड बिसरी तात पराई । १॥१॥१॥१६१॥
गुरु श्रमरदास जी ने श्रहंकार-निवृत्ति के परिणामों का बहुत संचेप
में वर्णन किया है। उनका कथन है कि जो कोई श्रपने श्रहंभाव को दूर कर

<sup>1.</sup> श्री गुरु बंध साहिब, गृजरी, महला ३, एण्ड ४६१

२. श्रो गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी, महला ५, पृष्ट २१५

देता है, उसे सारी वस्तुश्रों की प्राप्ति हो जाती है। गुरु के शब्दों द्वारा उसकी सबी लिय सस्य परमात्मा से लग जाती है। ऐसा साधक सत्य ही खरीदता है, सस्य ही संग्रह करता है और सत्य का ही व्यापार करता है,

आपु बजाए ता सभ किन्नु पाए। गुर सबदी सची लिव लाए।
सचु वर्णजिह सचु संघरिह सचु वापार कराविण्या । १॥१०॥११॥
जीव और परमारमा के बीच विभाजन की रेख। इउमै के ही कारण
है परन्तु, जिसका ख्रहंकार जल गया है, वह साज्ञात परमात्मा ही ही जाता है,
प्रस्कें से बिह से पुरुष ही बीही बिनी हउमै सबदि जलाई ।॥

श्रहंकार नष्ट हो जाने से जीव श्रात्म-स्वरूप परमात्मा ही हो जाता है। जिस वस्तु को जोजता था, जब उसकी प्राप्ति हो गई, तब फिर वह दर दर दुँढ़ता क्यों फिरे ? वह स्थिर हो जाता है श्रीर सुखासन में विश्राम पाता है। गुढ़ की श्रापार कृपा से सारे सुखी का पात्र हो जाता है।

भ्रापु गङ्ग्रा तो भ्रापिह भए । कृपानिधान की सरनी पए ॥ जो चाहत सोई जब पाइम्रा । तब दँदन कहा को जाइम्रा ॥ श्रसिथर भए बसे सुख भ्रासन । गुर प्रसादि नानक सुख वासन ॥

वा०११मध

जो न्यक्ति अपने अहंकार की मार कर मर चुका है वही जीता है और निरन्तर अमृत पीता है और उसका मन गुरमत भावों में प्रतिष्ठित हो जाता है। तात्पर्य यह कि उसकी दृष्टि ऊर्ध्व हो जाती है,

जो जिन मिर जीवे तिन श्रंमृत पीवे। मिन लागा गुरमित भाउ जीउ।

श्चासा, महला ४, इंत पृष्ठ ४४७

दुविधा श्रमवा ह3मै के मारने का माहात्मा बहुत बड़ा है। गुक श्रुर्जुन देव ने इसका वर्ण्यन सीधी सादी श्रीर श्रोजस्वी भाषा में इस प्रकार किया है, "जो इस दुविधा श्रमवा ह3मै को मारता है, वही शूर्वार है, वही पूर्ण है, उसे वड़ाई प्राप्त होती है श्रीर उसके दु:स्वों की निवृत्ति होती है। इसी को मारने से राजयोग की प्राप्ति होती है। जो इसे मारता है, उसे किसी

१. श्री गुरु प्रन्य साहिच, महला ३, श्रसटपदीश्रा, ए१ १९५

२. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, महला ३, एष्ट ५१२

३. थी गुरु प्रन्य साहिब, गडड़ी, महला ५, एष्ठ २०२

भी प्रकार का भय नहीं रहता। इसे मारनेवाला नाम में समाहित हो जाता है, उसकी तृष्णा शान्त हो जाती है और परमात्मा के दरगह की प्राप्ति होती है। दुविधा श्रथवा श्रहंभाव को मारने वाला हो सचा धनवान है, वही विश्वसनीय है, वही वास्तविक यती है, उसकी गति-मुक्ति होती है। जो इसे मारता है, उसका संसार में जन्म लेना गिनने योग्य है, वही श्रचल धनी है, वही परम भाग्यशाली है, वही निरन्तर श्रात्म स्वरूप में जागता है, उसी की निर्मल युक्ति है, वही जीवन-मुक्त है, वही मुन्दर ज्ञानी है श्रीर वही सहज ध्यानी है। ११७

इस प्रकार ऋहंकार मारण के परिणाम वर्णनातीत है।

१. जो इसु मारं सोई स्रा। जो इसु मारे सोई स्रा॥

जो इसु मारे सोई सु गिन्नानी । जो इसु मारे सु सहज धिन्नानी ॥ श्री गुरु ब्रंथ साहिब, रागु गउदी, गुन्नारेरी, महला ५, पृष्ठ २३७ ३८

## माया

सृष्टि के आरम्भकाल में अन्यक्त श्रीर निर्णुश पर बद्धा जिस देशकाल आदि नाम रूपात्मक सगुण शक्ति से न्यक आर्थात् दृश्य सृष्टि रूप सा देख पड़ता है, उसी को बेदान्त शास्त्र में 'माया' कहते हैं । लोकमान्य बाल गंगाघर तिलक के अनुसार नाम, रूप और कम ये तीनों मूल में एक स्वरूप हो हैं। हाँ, उसमें विशिष्टार्थक सूक्ष्म भेद किया जा सकता है कि 'माया' एक सामान्य शब्द है और उसके दिखावे को नाम, रूप तथा न्यापार को कम कहते हैं ।

लोकमान्य वाल गंगाघर तिलक जी ने श्रयने प्रसिद्ध ग्रन्थ "गीता रहस्य" श्रयवा कर्मथोग शास्त्र में माया की विद्वत्तापूर्ण विवेचना की है। उसी का सार नीचे दिया जा रहा है।

'अरब्रह्म की एक माया, पर विनाशी माया का वह जो अच्छादन हमारी ख्रीलों को दिखता है, उसी को संख्य शास्त्र में, त्रिगुणात्मक प्रकृति कहा गया है। सांख्यवादी पुरुष ख्रीर प्रकृति दोनों तत्वों को स्वयंभू, स्वतंत्र द्यौर ख्रमादि मानते हैं। परन्तु माया, नाम रूप अथवा कर्म द्येण द्यंण में बदलते रहते हैं, इसलिए उन्हें नित्य ख्रीर अविकारी परब्रह्म के समान स्वयंभ् ख्रीर स्वतंत्र मानना त्याय से अनुचित है, क्योंकि नित्य ख्रीर अतित्य दोनों कल्पनाएँ परस्पर विश्व हैं। इसीलिए दोनों का श्रास्तित्व एक ही काल में माना नहीं जाता। इसलिए वेदान्तियों ने यह निरुचय किया है कि विनाशी प्रकृति ख्रयवा कर्मात्मक माया स्वतंत्र नहीं है। एक, नित्य, सर्वव्यापो ख्रीर निर्मुण परब्रह्म में ही मनुष्य की दुर्वल इन्द्रियों को समुख माया का दिलावा

श्रीमद्भगवतगीता चन्याय ७,
 श्रम्यक्तं व्यक्तिमापस्रं मन्यन्ते मामबुद्धयः ।
 परं भावमजानन्तो ममाध्ययमनुक्तमम् ॥२४॥
 नाहं प्रकाशः सर्वस्य योगमाया समावृतः ।
 मृदोऽयं नामि जानाति लोको मामजमव्ययम् ॥२५॥

२, गीता-रहस्य अथवा कर्मयोग-शाख: बाल गंगाधर तिलक, पृष्ट २ ६३

दिखायी पहता है। परन्तु केवल इतना कह देने से काम नहीं चल जाता कि माया परतंत्र है और निर्मुण परबंद्ध में ही यह दश्य दिखायी पहता है। ""

गुण परिणाम से न सही, तो विवर्त्तवाद से निर्मुण और निध्य ब्रह्म में विनाशी सगुण नाम रूपों का ब्राथांत् माया का दृश्य दिखाना चाहे समय हो, तथापि यहाँ एक और प्रश्न उपस्थित होता है कि मनुष्यों की इन्द्रियाँ को दिखाने वाला यह सगुण दृश्य निर्मुण ब्रह्म में पहले पहल किस कम से कव और क्यों दिखने लगा ! अथवा व्यवहारिक भाषा में इस प्रकार कहा जा सकता है कि नित्य और चिद्रुर्णी परमेश्वर ने नाम रूपात्मक, विनाशी और ज़द सांव कव अरोर क्यों उत्पन्न की ! परन्तु अपनेद के 'नास-दीव स्का' के अनुसार यह विषय मनुष्य के लिए ही नहीं, किन्तु देवताओं और वेदों के लिए भी अगम्य हैं । इसलिए उक्त प्रश्न का इससे आधक उपयुक्त और कुछ उक्तर नहीं दिया जा सकता कि ज्ञान दृष्टि से निश्चित किए हुए निर्मुण ब्रह्म की ही यह एक अत्ववर्ष लीला है। 3

श्रतएव इतना मान कर ही आगे चलना पहला है कि जब से इम देखते आए, तब से निर्मुण अहा के साथ ही समुख माया हमें दृष्टिगोचर होती आयी । इसीलिए अहासूत्र में कहा गया है कि मायात्मक कर्म अनादि है । श्रीमद्भगवद्गीता में भी श्रीकृष्ण ने पहले दह वर्णन करके कि प्रकृति स्वतंत्र नहीं है, ( मेरा हो माया है ) , किर आगे कहा है कि प्रकृति अर्थात् माया और पुरुष दोनों अनादि है । इस प्रकार माया का अनादित्व यद्यपि वेदान्ती एक तरह से स्वीकार करते हैं, तथापि उन्हें यह मान्य नहीं कि माया स्वयंभू और स्वतंत्र है । सांख्यवादियों की भाँति वेदान्तियों का यह गतलब नहीं है कि माया मूल रूप में परमात्मा के समान थी, तथा निरारम्भ, स्वतंत्र

<sup>्</sup>र गीला-रहस्य अथवा कंमैयोग शाख: बाल गंगाधर तिल्क, पृष्ठ २६३

२ ऋग्वेद, संडल १०, १२६ ऋचा।

३ बढास्त्र, अध्याय २, पाद १, स्त्र ३३

४, बहास्य, पाद १, सूत्र ३५ से ३७ तक।

५ दैवी हो पा गुण्मणी मय माया दुरस्यथा ॥ श्रीमद्भगवद्गीता, अध्याय ७, रखोक १४

६ प्रकृति पुरुषं चैवं विद्ययनादी उभाषपि ॥ श्री मद्भगवद्गीता, अच्याय १३ श्लोक १६

और स्वयंभू है। यहाँ 'श्रनादि' सब्द का अर्थ विविद्यत है कि यह दुर्श या-रम्म है, अर्थात् उसका आदि (आरम्म) प्रतीत नहीं होता। वेदान्त शास्त्र में माया परमात्मा द्वारा निर्मित और उसके अवीन मानी गई है'। जिस मित उप्लता आप्रि के सहारे है, उसी भाँति माया परमात्मा के सहारे हैं। इसका कोई भी स्वतंत्र अस्तित्व नहीं हैं। अविनाशो, स्वयंभू, सत्, चित्, आनन्द्यन परमात्मा की तुलना में महान् से महान् नाम रूपात्मक वस्तुएँ— आकाश, वायु, आप्रि, जल, पृष्टी, नहत्र, तारागण, सूर्य चेन्द्रमा, ब्रह्मा, विष्णु, महेशादि मरणवर्मा है। नाम रूपात्मक सभी वस्तुओं, पर माया का आविष्य है।

माया स्वतंत्र नहीं; इसकी रचना परमात्मा ने की — वेदान्तियों की भाँति सिक्ख-गुरुक्रों को माया का स्वतंत्र द्यस्तित्व स्वीकार नहीं है। उन्होंने स्थान-स्थान पर इस बात को स्वीकार किया है कि इसकी रचना पर-मात्मा के 'हुकम' से हुई है।

विरंकारि आकार उपाइमा। माइमा मोहु हुकमि बगाइमा । १॥८॥२२॥

ग्रयांत् निर्धुं श परमात्मा ने ही ग्रपने 'हुकम' से दश्यमान पदार्थी, माया ग्रीर मोह की रचना की है।

माइत्रा मोहु मेरे प्रिम कीना आपे भरिम मुलाए । श्रयांत् माया और मोह की रचना परमात्मा ने स्वयं की है । परमात्मा

ही जीवों को भ्रम में भ्रमित करता है।

इसी भाँति गुरु नानक देव ने भी कहा है, "निरंजन परमात्मा ने स्वयं ग्राप को उत्पन्न किया है और समस्त जगत् में वहाँ ग्रापना खेल बरत रहा है। तीनों गुणों एवं उनसे सम्बद्ध माया की रचना उसी पर-माःमा ने की। मोह की वृद्धि के साथन भी उसी ने उत्पन्न किए—

गीता-रहस्य अथवा कर्मयोग शाखः बाल गंगाधर तिलक्, प्रथ्ठ
 २६२-६५

२. इंडियन फिलासकी, भाग २, राधाकृत्सन, पृष्ट ५७२

३, श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, मारू सोलहे, महला ३, प्रष्ठ १०६५

४ श्री गुरु गन्य साहिब, सिरी रागु, महला ३, प्रष्ट ६७

कापे व्यपि निरंजना जिनि काषु उपाइका । कापे केलु रचाइकोनु सभु जगनु सबाइका ॥ वैगुण कापि सिरजिञ्जनु माइका मोहु बधाइका ॥

पंचम गुह ऋर्जुन देव ने भी स्थान-स्थान पर माया की रचना पर-मात्मा ही द्वारा मानी है।

धुर की भेजी आई आमरि ॥<sup>२</sup> २॥४॥

अर्थात् यह माया परमान्मा की मेजी हुई, उसी के कारिन्दें के समान जगत् पर शासन करने के लिए भेजी गयी है।

ऐसी इसवी इक रामि उपाई ॥<sup>3</sup> ॥१॥ रहाउ ॥२॥६६॥

इस प्रकार की स्त्री (माया) की रचना राम (परभातमा) ने की है। इस के अन्य नाम शक्ति और कुदरत भी हैं—श्री गुरू ग्रंथ साहिय में एकाथ स्थल पर भाषा के लिए शक्ति नाम का भी प्रयोग मिलता है,

> सिवि सकति मिटाईश्रा चृदा श्रिष्यारा पुरि मसतकि जिन कउ लिखिश्रा तिन हरिनासु पित्रारा ॥

श्रयांत् शिव (परमात्मा) ने श्रपनी शक्ति (माया) मिटा दी इससे सारा श्रशान रूपी श्रन्थकार समाप्त हो गया । प्रारम्म से ही जिनके मास्य में लिखा रहता है, उन्हीं को परमात्मा का नाम प्रिय भी लगता है।

सिव सकति छ।पि उपाइ कै करता छ।पै हुकम बरताए ॥%

रांकराचार्यं जी से भी माया को 'शक्ति' तथा 'प्रकृति' की संज्ञा दी है---

> माया शक्ति प्रकृतिसिति च<sup>६</sup> गुरु नानक देव ने माया का 'कुद्रत' नाम भी स्वीकार किया है—

१ थी गुरु अंब साहिब, सारंग की बार, महला १, पृष्ठ १२३७

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु श्रासा, महला ५, पृष्ठ ३७१

इ. श्री गुरु मंत्र साहिब, रागु श्रासा, महला ५, पृष्ठ ३३४

४. श्री गुरु अंध साहित्र, गउदी वैरागनि, महला ३, एटर १६३

५. श्री गुरु मंघ साहिब, रामकली, श्रनन्दु, महला ३

६. महासूत्र, शांकर भाष्य, अध्याय २, पाद १, सूत्र १४

कुद्रस्ति कवण कहा बीचारू ॥ १ पउदी १६॥ तथा, आपणि कुद्रस्ति आपै जागी । १ तथा, 'कुद्रस्ति दिसै कुद्रस्ति सुर्णीणे । ३ आदि

माया परमातमा की दासी और आज्ञाकारिए। है—सांख्यवादी प्रकृति (माया) परमातमा के ही समान स्वयंन्, स्वतंत्र ग्रीर ग्रनादि सत्ता मानते हैं। परन्तु वैदान्त बादियों ने इसकी स्वतंत्र सत्ता स्वीकार नहीं की है ग्रीर इसे परमारमा के ग्राधीन माना है। गुरुग्रो ने भी माया को परमारमा की दासी माना है—

हक दासी धारी सबल पसारी जीव जंत लें मोहनिया। ४ अर्थात् परमारना ने एक ऐसी दासी का निर्माण किया है जिसका सर्वत्र प्रसार है और जो समस्त जीव-जन्तुओं को मोहने वाली है।

दासी तभी तक दासी है, जब तक वह स्वामी की प्रत्येक आशा का "नतु नचु" किए बिना निरन्तर पालन करती रहे। माया भी परमात्मा की दासी है, इसलिए उसे परमात्मा की आजा के अधीन रहना पड़ता है— आगिकारी कीनी माइआ॥"

माया का स्वरूप—माया का स्वरूप विशुणात्मक है। गुरु अर्जुन देव के एक लगक दारा इसके स्वरूप का वहा ही मुन्दर चित्रण किया है—
"इसके मत्ये में त्रिकुटी है (त्रिगुण, अर्थात् सन्य, रज और तम) है। इसकी हिष्ट बही ही क्रूर है। जिहा की फुहिंड होने के कारण सदैय कड़े बचन बोलती है। यह सदैव भूखी रहती है और प्रियतम को सदैय दूर समझती रहती है। राम (परमाज्या) ने ऐसी जिल्ह्यण स्त्री की रचना की है। उस स्त्री ने सारे जगत् को खा लिया है। किन्दु गुरु ने मेरी रहा की है। इसके अपनी "ठगभूरि" से सारे संसार को अपने वशीभूत कर लिया है। इसके प्रभाव से बहा, विश्वा मदेश भी मोहित हो गए हैं। जो गुरुमुख नाम में

श्रनुरक्त है, वे ही शोभनीय है।"-

१ श्री गुरु प्रथ साहिब, जपुजी, महला १, प्रष्ठ ३

२ थ्रो गुरुप्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, ४०८ ५३

३. श्रो गुरु ग्रंथ साहिब, बासा की बार, महला १, एन्ट ४६४

४ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रामकली, महला ५, इंत. पृष्ठ ६२४

भ. श्री गुरु प्र'ध साहिब, गडड़ी, सुलमनी, महला ५, एष्ठ २६४।

माथै त्रिकुटी इसिट करि । बोले कडड़ा जिह्ना की फूर्डि ॥ सदा भूखी पिरु जानै दृरि ॥६॥ ऐसी इसिटी इक रामि उपाई ! उनि संभु जगु खाइचा हम गुरि राखे मेरे माई ॥ रहाउ ॥ पाइ टगडली संभु जगु जोहिया । बहमा बिसनु महादेड मोहिया ॥ गुरुमुखि नामि खगे से सोहिया । ॥२॥२॥६६॥

माया के त्रिगुखास्मक स्वरूप से ही सृष्टि-लीला का कम निरन्तर चलता रहता है। श्री शुरु प्रेष साहिद में त्रिगुखास्मक माया की प्रवलता के सःबन्ध में स्थान-स्थान पर संकेत किए गए हैं,

दूर्ज भाइ पदे नहीं ब्कै। त्रिविधि माह्त्रा कारित लूकै । १॥२६-३० तथा, इति माह्त्रा त्रेगुण बसि कीने। स्नापन मोह बटै घरि दीने। अत्या त्रेगुण बखाले भरम न जाइ ।।।।।।।।।।।

गुरु श्रर्जुन देव ने माया की मोहिनी-शक्ति का इस माँति वर्णन किया है, "यह ऐसी मुन्दरी है कि बलात् मन को मोह लेती है। घाट-बाट श्रीर प्रत्येक गृह में बन उन कर दिललायी पड़ रही है। यह तन, मन को अस्यन्त मीठी लगती है, जिससे उन्हें श्राच्छादित कर लेती है। शब्द, स्पर्श, रूप, रस तथा गन्य का स्वरूप धारण कर तन और मन को बरबस श्रपनी श्रोर लीच लेती है। किन्तु गुरु के प्रसाद से मुक्ते यह बुरी ही दिलायी पड़ती है। इसके मुसाहिब, काम, कोथ, लोभ, मोहादिक श्रादि माया के द्वारा बाँचे गए है।"

१, श्री गुरु ब्रंथ सादिव, बासा, महला ५, एष्ट ३६४

२. व्या गुरु प्रथ साहिब, नाक, महला ३, असटपदीक्षा, प्रष्ट १२०

३. थ्री गुरू ब्रंथ साहिब, गउदी, बावन जन्तरी, महला ५, पृष्ट २५5

४ श्री गरु संय साहिय, गउदी गुचारेरी, महला ३, पृष्ठ २३१

५. श्री गुरु श्रंध साहिब, श्रासा, महला ५, पृष्ट ३६२

माया का रूप असीम है। यह अनेक रूपात्मक है। नाना प्रकार के रूप धारण कर जगत् को मोहित करती रहती है। सुत, भाई, घर, स्त्री, धन, यौवन, लालच, लोभ का स्वरूप धारण कर जगत् को टगती रहती है—

तुसना भाइका मोहिणी सुत बंघर घर नारि । धनि जोवन जगु ठिराइका लिब लोमी श्रहंकारी ॥

इस त्रिगुणात्मक माया में सत्व, रज श्रीर तम गुणों की पृथक-पृथक श्रिभ-वृद्धि के कारण पृथक-पृथक फल की प्राप्ति होती है। सत्वगुण की श्रिधिकता से उत्तम फल की, रजोगुण की श्रिधिकता के कारण मध्यम फल की तथा तमो-गुण की श्रिभिवृद्धि के कारण श्रथम फल की प्राप्ति होती है,

त्रितीया त्रेगुण विखे फल कब ऊतमु कव नंजु ॥ नरक सुरग अमतड धणो सदा संघार मीजु ॥

गुर नानक देव के अनुसार माया अथवा कुदरत अनन्त है। माया की अनन्तता ही इस क स्वरूप की सबस बड़ी विशेषता है। गुरु नानक देव ने कुदरत की अनन्तता का बड़ा हो हृदयग्राही वर्णन किया है; देखिए,

"हे प्रभु जा कुछ दिलाधी पड़ रहा है, जो कुछ मुनायी पड़ रहा है, वह सब तेरी ही कुदरत है। यह संकार को मुखी का मूल है, तेरी ही कुदरत का परिखाम है। आकाश और पाताल के बीच भी तेरी ही कुदरत विराजनान है। सारा हरपमान जमत तेरी ही कुदरत है। वेद, पुराया और कतेब तथा अन्य सारे विचार तेरी ही कुदरत के अन्तर्ग त हैं। जीवों का खाना, पीना, पहनना और संवार के सारे त्यार तेरी ही कुदरत के परिखाम हैं। जातिया में, जिनसा में, रंगों में तथा जमत् के सारे जीवों में तेरी ही कुदरत करत रही है। संवार की अञ्चाहया, बुरायों, मान तथा अभिमान में तुम्हारी ही कुदरत का बोलबाला है। पवन, पानी, आंत्र, धरती आदि पंच भूत तुम्हारी कुदरत की रचना है। हे प्रभु, जहाँ भी हिंछ जाती है, वहाँ तेरी ही कुदरत के दर्शन होते हैं। तू ही कुदरत का स्वामी और रचयिता है। तेरी महिमा पवित्र से पवित्र है। तू ही कुदरत का स्वामी और रचयिता है। तेरी महिमा पवित्र से पवित्र है। तू आदि कुदरत का स्वामी और रचयिता है।

१. श्री गुरु प्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, एष्ट ६१

रे. श्री गुरु बंध साहिब, गउदी, महला ५, प्रष्ट २३७

प्रभु सारी कुद्रत को अपने 'हुकम' के अंतर्गत रख कर सबकी सँमाल कर रहा है। वह प्रभु सर्वत्र अकेला ही विराजमान हैं।"

गुरु नानक देव जी ने परमात्मा की कुद्रत की अनन्तता के सम्बन्ध में जपुजी में इस प्रकार कहा है,

> कुद्रति कवण कहा वीचारः । वारिया न जावा एक बार ॥१६॥ —जपुजी

त्रयांत् हे प्रभु, मैं तेरी कुदरत, ताकत, शिक्त, प्रकृति श्रथवा माया का विचार करूँ, क्या वर्णन करूँ श्र यह ऐसी श्राश्चर्यजनक, विस्मयजनक है कि मेरा जी करता है कि तेरे ऊपर, तेरी बढ़ाई के ऊपर एक बार नहीं, श्रनेक बार बिल जाऊँ ।

सारांश यह है कि परमात्मा की कुद्रत की श्रनन्तता परमात्मा ही जान सकता है—

आपणी कुदरित आपे जाले आपे करण करेड ।।।। माया के सबसे बड़े आकर्षण कामिनी और कांचन। ये दोनों माया के सबसे मीठे मोह हैं। इनसे कोई बिरला ही बच सकता है—

कंचनु नारी महि जीउ लुमनु है, मोहु मीटा माइबार ।

माया की प्रवलता खीर ज्यापकता—गरमात्मा की माया अत्यन्त ज्यापक और प्रवल है। यह अपने अनेकात्मक रूप के ही कारण समस्त रूपों में ज्याप रही है। "कहीं तो यह हर्ष-शोक के विस्तार के रूप में ज्याप हो रही है और कहीं स्वर्ग, नरक और अवतारों के बीच यही रम रही है। लोभ में तों यह यह मूल ज्याधि का रूप धारण कर ज्याप्त हो रही है। इस प्रकार वह अनेक रूपों में दिलायी पढ़ रही है। किन्तु सन्तों पर भगवान की औट

नानक हुकमें शंदरि वेलें वरते ताको काकु ॥ श्री गुरु प्रथ साहिब, श्रासा की वार, महला १, एष्ट ४६४

<sup>1.</sup> इदरति दिसै इदरति सुर्णाऐ इदरति भउ सुल सारु।

२, पंजाबी भाखा विगिद्यान ऋते गुरमति गिन्नान : मोहन सिंह, पृष्ट ५

३. श्री गुरु प्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, एष्ट ५३

४. श्री गुरु प्रंघ साहिब, गउदी, वैरागिखि, महला ४, एष्ट १६७

रहती है, जिससे उसका कोई भी प्रभाव नहीं पड़ता। ऋहंबुद्धि के मतवाले पन में माया ही रम रही है। पुत्र कलत्र के मोह रूप में वही राज्य कर रही है। हाथी, घोड़े और सुन्दर वस्तुओं में उसी का साम्राज्य है। रूप योवन के मतवालेपन में उसी का निवास है। भूमि, रंकों ग्रीर अनेक राग-रंगों में वहीं रम रही है। मुन्दर गीतों की स्वर-लहरी में वहीं मोहक तान का रूप थारगा कर विराज रही है। सुन्दर सेजों, महलों तथा अनेक प्रकार के शृक्कारों में माया का ही रूप दृष्टिगोचर हो रहा है। पाँचों दूतों का (काम, कोध, मद, लोभ, मोह ) जप बना कर अज्ञान के बीच माया ही रमग कर रही है। ऋहंकार युक्त कर्मी में यही बन्धन का हेतु वन रही है। गृहित्ययों श्रीर उदासियों में माया ही समान रूप से व्याप्त है। आचारों, व्यवहारीं और जातियों के बीच यही व्याप्त दिखायी दे रही है। कहने का तात्पर्य यह है कि परमात्मा को प्रेमाभक्ति को छोड़कर बाकी सभी वस्तुत्रों में यह व्यात है १ । ११

इसी भौति गुरु ऋर्जुनदेव ने धनासरी राग में इसकी प्रवतता का

संकेत इस माँति िया है-

"माया के ऋपने तीनों गुणों ( संब, रज श्रीर तप ) से समस्त भुवन, चारों दिशाएँ श्रीर सारा संसार श्रपने वशीभूत किए है। यस, स्नान, तथा तप करने वाले समस्त स्थान इसके वशीनूत हैं। मला बताच्री, इस वेचारे जीव की क्या हस्ती है २ " —

जिनि कीने बिस अपने त्रेगुण भवन चतुर संसारा।

जग, इसनान, ताप, धान, खंड, किया इहु जंतु विचारा ॥१॥१॥ माया की मोहिनी राक्ति के कारण ही इसका प्रभुत्व सारे संसार में व्याप्त है। गुरस्रों ने स्थान स्थान इसकी प्रवत्तता का स्राभास दिया है, यथा-

माइचा मोहि सगलु जगु छाइचा।

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, धनासरी, महला ५, एट ६७३

१ विश्रापत हरख सोग विसधार।

समु किञ्च विद्यापत विन हरि रंग रात । श्री गुरु प्रथ साहिय, गउदी गद्यारेशी, महला ५, पुष्ठ १८१-८२

कामिण देखि कामि लोभाइश्रा ॥ सुत कंचन सिउ हेतु बधाइश्रा ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥

तथा, श्रेगुण विश्वित्रा श्रंषु है माइवा मोह गुवार ।।३॥१०॥४०॥

तथा, त्रीगुण माइत्रा मोहु पसारा सम बरते बाकारी ।। २।। १।।

तथा, तिई। गुणी त्रिभुवन् विद्यापिका ।।१॥६॥

इतना ही नहीं, नरक, त्यर्ग श्रवतार सुर देवाधि देव भी इसी माया के श्राधीन हैं,

त्रिहु गुण महि वस्ते संसारा । नरक सुरग फिरि फिरि श्रवतारा<sup>०</sup> ||३|।२४॥७५॥

बड़े-बड़े पंडित, ज्योतियी, माया के व्यापार भूले रहते हैं। पंडित लोग चाहे चारों युगों पर्यन्त वेद पहते रहें, किन्तु उनके ब्रान्त रक मल की निवृत्ति नहीं होती। त्रिगुणात्मक माया के मूल में ब्रहंकार के वशीभूत बे नाम को भूल कर नान। प्रकार के कष्ट पाते हैं—

> पंडित मेल न चुकई जे वेद पड़े जुग चारि । त्रैगुण माइका सूलु हैं विचि हडमी नासु विसारि ॥

इतना ही नहीं त्रिदेव, ब्रह्मा, विष्णु, महेरा भी माया के वशीभूत हैं। उनकी उत्पत्ति भी माया से ही हुई।

> एका माई जुगति बिद्याई तिनि चेजे परवाणु । इकु संसारी इकु भंडारी, इकु लाए दीवाणु ॥३०॥

—जपुजी, महला १, पृष्ट ७

त्रयांत् एक माता (माया) ने युक्ति से तीन पुत्रां को उत्पन्न किया। वे तीन पुत्र (ब्रह्मा, विष्णु, महेश) हैं। उन तीना में से एक तो

१ श्री गुरु प्रंथ साहिब, प्रभाती, श्रसटपदीश्रा, मलार १, विश्वास, पृष्ट १३४२

२ औं गुरु प्रथ साहिय, सिर्श रागु, महला ३, प्रष्ट ३०

३ श्री गुरु ग्रंब साहिब, मलार, महला २, पृष्ट १२६०

४. श्री गुरु प्रंथ साहिब, सोर्राट, महला ३, पृष्ट ६०३.

५ र्था गुरु ग्रंथ साहिब, बासा, महला ५, पृष्ठ ३८६.

६ श्री गुरु प्रंथ साहिब, सोरिट की बार, महला ३, पृष्ट ६४७.

सृष्टि के रचिवता है ( ब्रह्मा ), दूसरे सृष्टि के पालन कर्ना है ( विष्णु ) श्रीर तीसरे दीवान लगा कर बैठने वाले हैं, श्रर्थात् प्रलयकर्ना है ( महेशा )

श्री गुरु अन्य साहिब में स्थान-स्थान पर इस बात का संकेत मिलता है कि ब्रह्मा, विष्णु, महेश माया के तीनों गुगों में बँघे हैं। मुक्ति उनसे दूर है—

वसा, विसनु महेसु वीचारी। बैंगुण वधक मुक्ति निराती ।। तथा, बसा विसनु महेसु उपाए मान्या मोहु वधाइदार ॥१४॥३॥१५॥ त्रथांत् ब्रह्मा, विप्तु श्रीर महेश की रचना उसी प्रभु ने की श्रीर उनके श्रंतर्गत माथा श्रीर मोह की युद्धि भी उसी ने की। सारांश यह कि

ब्रह्मादिक भी माया के ब्राधीन हैं -

एक स्थल पर गुर श्रामरदास जी ने माया के प्रभुत्व का संकेत इस प्रकार किया हैं—

> बहमे बेद बार्णा परगासी माह्छा मोह पसारा । महादेउ गित्रानी बरते घरि तामसु बहुतु छहंकारा ॥२॥ किसनु सदा खबतारी रुघा कितु लगि तरे ससारा ।॥३॥५॥

श्रयांत् माया ही के प्रभुत्व के कारण बंहा। ने यद्यपि चारों बेदों की वाणी का प्रकाशन किया, तथापि माया मोह के प्रसार से प्रथक न हो सके। महादेव यद्यपि शानी हैं, अपने में मस्त रहते हैं, पर उनमें भी माया का तमोगुण और श्रहंकार बहुत श्रिषंक है। कृष्ण अर्थात् विष्णु सदैव श्रयतार ही धारण करने में फँसे रहते हैं। भला बताश्रो, किसका सहारा पकड़ कर संसार सागर से तरा जाय ?

जब जियेवी (ब्रह्मा, विष्णु, महेरा) का यही हाल है, तब ग्रन्य देवी-देवताग्रों का कहना ही क्या है ?

माइमा मोहे देवी सभि देवा ।। २॥१४॥

इस प्रकार माया का प्रमुख सामान्य जीवों से लेकर ब्रह्मा, विष्णु श्रीर महेश तक पर समान रूप से व्यास है।

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू, महला १, १५८ १०४६

२ श्री गुरु अंथ साहिय, मारू, महला १, दृष्ट १०३६

३ श्री गुरु प्रंथ साहिय, बहहंसु, महला ३, पृष्ट ५५६

श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु गटदी, श्रसटपदीत्रा, महला १, एक २२७

रूपकों द्वारा माया की प्रवलता का प्रदर्शन—गुरुकों ने माया की प्रवलता स्थान-स्थान पर रूपकों द्वारा प्रदर्शित की है। ये रूपक सोधे-सादे होने पर भी माया की प्रवलता का साजात् चित्रसा हमारे सामने उपस्थित कर देते हैं।

माया रूपी सास—गुर नानक देव ने एक स्थल पर माया की सास के रूपक द्वारा चित्रित किया है। यह ऐसी बुरी सास है कि जीव रूपी वध् को अपने ही घर में अर्थात् आत्म-सुख में रहने नहीं देती। यह जीव रूपी वध् को परमात्मा रूपी प्रियतम से मिलने नहीं देती —

सासु बुरी घरि वासु न देवे पिर सिउ मिलल न देह बुरी ।।२॥२२।।
माया रूपी जाल—पंचम गुरु बर्जुन देव ने माया का रूपक जाल के रूप में चित्रित किया है। "पशु पत्ती जाल में पड़कर भी कीड़ा करते है ब्रीर यह नहीं समकते कि सिर पर काल नाच रहा है। उसी प्रकार मनुष्य की दशा है। मनुष्य रूपी पशु-पत्ती माया रूपी जाल में पड़े हुए हैं। वे माया के जाल में पड़कर भी निकलने की चेध्या नहीं करते। वे यह नहीं जानते कि उनके सिर पर काल में इरा रहा है, बिलक उल्टे वे माया रूपी जाल में कीड़ाएँ करते है—

कुद्मु करे पमु पंखीशा दिसै नाही कालु । श्रीतै साथि मनुखु है फाथा माइग्रा जालि । ।२॥३॥७३॥ गुरु अर्जुन देव ने ही एक स्थल पर इस भौति वर्णन किया है— माइग्रा जालु पसारिग्रा भीतिर चोग वर्णाह । तुसना पंखी फासिग्रा निक्सु पाए न माइ । ।३॥२१॥६१॥

त्रयात् माया रूपी जाल पैला हुन्ना है। उसके भीतर विषय-मुख रूपी चारा रखा गया है। तृष्णा के वशीभूत जीव रूपी पन्नी उस माया रूपी जाल में विषय मुख रूपी चारे के लोभ से पँस जाता है। इससे वह इस जाल से मुक्त नहीं हो पाता—

माया भ्रम की दीवाल और अज्ञान का जंगल है-पंचम गुरु ने

<sup>1.</sup> श्री गुरु श्रंथ साहिब, ग्रासा, महला १, पृष्ट ३५५

२. श्री गुरु बंध साहिब, सिरी रागु, महला ५, पृष्ट ४३

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, नहला ५ प्रष्ट ५०

माया को भ्रम की दीवाल और श्रकान का जंगल माना है। "कमला श्रयांत् माया भ्रम की दीवाल है। इसका मद श्रत्यंत तीक्षा श्रीर मादक है श्रीर साथ ही परमात्मा के विपरीत है। इसी भ्रम की दीवाल में सारी श्रायु व्यर्थ हो गुजर जाती है। माया श्रत्यंत सधन वन है। यह में ही (काम, क्रोध, मद, लोभ, मोह रूपी) चोर मन को बलात् लूटते हैं। सूर्य श्रयांत् प्रत्येक दिन श्रायु को खाता जाता है—

माइश्वा सरु सवल वरते जिउ किउ करि दुतरु तरा जाइ ।।

साया रूपी सपिएएं। सपिएं। का विप लोक-प्रसिद्ध है। उसका
विष अत्यंत प्रवल है। गुरु नानक देव ने माया को ऐसी सपिंगी माना है,
जिसके विष के वशीभृत सारे जीव हैं—

इउ सरपित के बसि शीबदार ॥७॥१५॥

तीसरे गुरु ग्रमरदास जी ने भाया रूपी सिप्या की प्रयत्ता इस भाँति व्यंजित की है, "भाया नागिनी का त्वरूप धारण कर सारे जगत् में लिपटो हुई है। बड़े ग्राश्चर्य की बात है कि जो इसकी सेवा करते हैं, उन्हीं को पकड़ कर यह खा जाती है—

माइचा होई नागिनी जगित रही लपटाई। इसकी सेवा जो करे तिसह कउ फिरि खाइ<sup>3</sup> ॥

माया-जनित परिणाम

माया में अनुरक्त होने के कारण जीव को अनेक कष्ट भोगने पहते

१ श्री गुरु प्रंथ साहिब, बासा, इंत, महला ५, एष्ट ४६१

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिद, सिरी रागु महला १, पृष्ट ६३

३. श्री गुरु प्रंथ साहिब, गूजरी की बार, महला ,३ एष्ट ५८०

माया १५७

हैं, पग-पग पर कष्टों का सामना करना पड़ता है। फिर भी जीव इसके आकर्षक रूप से निकलना नहीं चाहते श्रीर उन्हीं में भ्रमित होते रहते हैं।

गुरुश्रों ने माया-जनित विविध प्रकार के दु:खों के निरूपण किए हैं। माया ऐसी प्रबल है कि बिना दाँतों ही खारे जगत् को खाती है। भावार्थ यह कि जीव के नाना भाँति के कष्ट देती है—

माइचा समता मोहणी जिनि विंगु देता जगु खाइचा ॥

मनुष्य महा मोह के श्राधक्ष में पड़कर, माया के परदे के कारण परत्रहा परमात्मा को विस्मृत कर देता है। परत्रहा परमात्मा के विस्मरण से जीव श्रामेक कष्ट भोगता है—

> महा मोह स्रंध कृप परिश्वा। पार बहम माइश्वा पटलि विसरिश्वार ॥३॥११॥१६॥

माया के ब्यापार में रमने के कारण जीव को जगत् ऋत्यन्त प्रिय लगता है श्रीर वह श्रावागमन का चक्कर लगाता रहता है।

इस श्रावागमन के चक्कर में उसे महान् दु:खों की प्राप्ति होती है। विष के कीड़े का विष ही में मन लगता है। माया-लिप्त जीव विष्ठा के कीड़े के तुल्य हैं। वे विष्ठा ही में रहते हैं श्रीर श्रान्तकाल में भी विष्ठा ही में समा जाते हैं—

> माइन्ना मोहु चंतरि मलु लागै माइन्ना के बापारा राम । माइन्ना के बापारा जगति पिचारा त्राविण जाणि दुखु पाई । विखु का कीका विखु सिउ लागा विस्टा माहि समाई<sup>3</sup> ॥२॥५॥

इस प्रकार माया-जनित परगाम ऋत्यंत दुःखमय हैं। जब माया-जनित दुःखां को भोगना पढ़ता है, तो जीव ऋ यन्त दुःखित होकर बिललाते हैं। उन्हें शान्ति नहीं प्राप्ति होती—

माइत्रा मूठु रुद्वु केते विललाहीं राम ॥ र रा। ६।। ६॥

<sup>1.</sup> श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सोरिंट की वार, महला ३, पृष्ट ६४३

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, विलावलु महला, ५, एष्ठ ८०५

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, वहहंसु महला ३, इंत, पृष्ट ५७१

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, विहानदा, महला ५, १५८ ५४८

## माया से तरने के उपाय

इस दुस्तर, श्रंधी श्रौर विषम माया से पार पाना दुष्कर है । परन्तु दुष्कर वस्तुश्रों से पार पाने के भी साधन होते हैं। उन साधनों के श्राचरण से माया की दुरूहता दूर हो जाती है। सिक्ल गुरुश्रों ने माया से तरने के श्रानेक उपाय बताए हैं। उनका संत्तेष में उल्लेख किया जा रहा है —

माया तथा मायिक पदार्थी में

अनित्य एवं सिश्या भाव का आरोप—पंचम गुरु अर्जुन देव ने कहा है, "यदि माया को गह कर पकड़ा जाय, तो हाथ में नहीं आती। इससे हम कितनी ही शीति वयों न करें, पर यह अंत में हमारे साथ नहीं चलती। यदि हम इसे त्याग दें, तो यह आकर हमारे चरणों में पढ़ जाती है—

गहु करि पकरी न आई हाथि। प्रीति करि चाली नहीं साथि॥ कहु नानक जउ तिश्रागि दई। तब श्रोह चरणी श्राह पई॥ २ १॥१८॥२६॥

इसलिए माया-निवृत्ति के लिए उसका त्याग श्रावश्यक है। यह बड़ी ही मोहिनी है। किन्तु गुक्श्रां ने जहाँ एक श्रोर इसकी मोहिनी शक्ति की प्रवलता प्रदाशत की है, वहाँ दूसरी श्रोर इसके राग-रंगों को ज्ञाणमंगुर श्रीर श्रानित्य कहा है। माया की चमक-दमक बादल की छाया के समान नश्कर है—

माइचा रंग बिरंग सिनै महि जिउ बादर की छु/इचाउँ ॥ ३॥७॥१६॥

तथा

माइश्रा का रंगु सभु फिका जातो बिनसि निदान ॥ रा।८॥ ७८॥ यह माया स्वांगी के समान मन को रिकाने वाली है। किन्तु जब स्वामी अपने खेल समाम कर खेता है, तब दर्शक गरा पछताते हैं। उसी प्रकार माया भी है। यह मेव की छाया के समान च्रष्ट मंगुर हैं—

<sup>1.</sup> दुतर यंथ विसम इह माइया ॥३॥२६॥

न्नासा, महला ५, एष्ठ ३७७

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रामऋली, महला ५, एछ ८६१

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू, महला ५, पृष्ठ १००३

४. श्री गुरु श्रंथ सादिब, सिरी रागु, महला ५, पृष्ट ४५

त्रिविध माङ्या रही विद्यापि । जो लपटानो तिसु दृख संताप

स्वांगी सिउ जो मनु रीकावै। स्वांगि उतारिऐ किरि पहुतावै॥ । गुर नानकदेव ने कहा है कि माया की सारी रचना घोला है। इसमें कुछ सार नहीं है—

यावा माङ्ग्रा की रचना घोहु ॥२ १॥ रहाउ ॥

माया के शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गंध स्त्रादि नश्कर हैं। माया के सारे प्रपंच, कनक, कामिनी सब छलपूर्ण हैं। भारडार, द्रव्य, द्रारबों-खरबों की सम्पत्ति देख कर मन को चाहे भले ही प्रबोधित कर लिया जाय, पर इन सबमें एक भी साथ देने वाले नहीं हैं। यहीं दशा, पुत्र, कलत्र, भाई, मित्र की भी है। जो व्यक्ति इन्हीं को सर्वस्व समम्कर, इन्हीं में लिपटा रहता है, वह सचमुच हो भ्रम में मोहित है, क्योंकि उपर्युक्त वस्तुएँ वृद्ध की छाया के समान ज्ञ्यभंगुर हैं—

रूप रंग सुगंध भोग तिश्रागि चले, माह्या इले किनक कामिनी ॥ रहाउ ॥ भंडार दरव श्ररब खरव पेलि लीला मनु सधारे, नह संग गामिनी ॥ सुत कलत्र आत मीत उरिक परिद्यो भरिम मोहियो, इह विरख द्यामिनी ॥<sup>3</sup> २॥२॥६०॥

पंचम गुरु ऋर्जुन देव ने बतलाया है कि त्रिगुगातमक माया की गरो नाम रूपात्मक वस्तुएँ, चाहे इंद्रपुरी हो, चाहे ब्रह्मपुरी हो, चाहे शिवपुरी हो, सब विनष्ट हो जायँगी। इसी प्रकार पर्वत, वृत्त, धरगी, आकाश, तारागण, रवि, शशि, पवन, पावक, जल, दिन-रात, बत, बती के अनेक मेद, शास्त्र, स्मृति, वेद, तीर्थ, देव मन्दिर, धार्मिक प्रत्य, माला, तिलक, पवित्र रसोईवर, होता अर्थात् अपिन-आराधक, धोती आदि कियाएँ, दंडवत, प्रसादों के भोग, सारे मनुष्य, जाति, वर्गं, हिन्दू-मुसलमान, पशु-पद्मी, अनेक

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, भैरउ, महला ५, एटट ११४५.

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, एष्ट १५

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु रामकली, महला ५, ५० ६०१

योनियाँ, जिंद आदि, यहाँ तक कि समस्त दृश्यमान जगत् के सारे प्रसार विनध्ट हो जायँगे।

भायिक पदार्थों की इर्णभंगुरता का अनुमान किए बिना साधक साधना-पथ में आगे नहीं बद सकता। इसीलिए गुक्झों ने मनुष्यों को सचेत किया है कि नाया के पदार्थ आनित्य एवं इर्णभंगुर हैं। ताकि साधक इनके आकर्षणों की पीति का त्याग करें, तभी वह माया से मुक्त हो सकता है अन्यथा इससे मुक्ति पाना अत्यन्त कठिन है।

सत्-संगित और भगवत्कृपा—माया-निवृत्ति में भगवत्कृपा का वहुत भारी हाथ है। भगवत्कृपा से सत्तंगित प्राप्त होती है। सत्तंगांत से मनुष्य को उत्-श्रसत् वस्तुश्रों का ज्ञान होता है। गुरुश्रों ने इसीलिए माया-निवृत्ति में सत्तंगांत की बड़ी महत्ता बतायी है। गुरु श्रर्जुन देव कहते हैं, "माया सर्वव्यापिनी है यह श्रनेक रूपों में मोहती है। पुत्र, कलत्र, हाधी-धोड़े, रूप-यौवन, काम, कोध, लोभ, मोह श्रादि का रूप धारण कर तथा नाना श्राचारों, व्यवहारों के रूपों में मनुष्यों को मोहित करती है। पर यह संतों के निकट श्राती ही नहीं, क्योंकि उनका बन्धन तो परमात्मा पहले हा काट देते हैं—

संतन से बंधन काटे हिर राह । ता कउ कह कहा विश्वाप माई ॥ कहु नानक जिनि धूरि संत पाई । ताकै निकटि न श्रावै माई ॥

यही कारण है कि जो लोग अद्धा भाव से संतों की धूरि पर जाते हैं, उनके निकट माया फटक नहीं सकती।

यह माया ब्रह्मलोक, शिवलोक तथा इन्द्रलोक पर अपना प्रभुव जमाए हुए है। किन्तु साधु पुरुषों की संगति की अप्रेर यह देख भी नहीं सकती साधुआं के पैरों को तो यह मल-मल कर धोती है—

> बहम लोक ग्ररु रुद्र लोक ग्राई इन्द्र लोक ते थाई। साथ संगति कर जोहि न साकै मलि मलि धाँवै पाई<sup>3</sup> ॥१॥१३॥२१॥

<sup>1</sup> इंद्रपुर्श महिसर पर रमणा । ब्रह्मपुरी निहचलु नहीं रहणा ।

सगल पासारु दीसै पासारा । बिनिस जाइगो सगल ब्राकारा ॥
श्री गुरु प्रंथ साहिब, रागु गडबी-गुकारेरी, मला ५, ए० २३७
२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, रागु गडबी, गुकारेरी, महला ५, एष्ट १८२
३ श्री गुरु प्रंथ साहिब, गुजरी, महला ५, एष्ट ५००

परन्तु यह सत्संग भगवान् की कृपा से प्राप्त होता है। गउड़ी बावन अखरी में एक स्थान पर गुरु चर्जुन देव ने माया-निवृत्ति के सम्बन्ध में यह प्रश्न किया है, "हे साजन, कुछ ऐसा उपाय बतलाओं, जिससे इस विधम माया से तरा जाय ?"— '

ऐ साजन कक्षु कहहु उपाइका। जाते तस्य विखम इह माइका। । उस स्थल पर यह उत्तर दिया गया है कि यदि परमात्मा किसी परकृपा करके सत्संगति मिला दें, तो उस व्यक्ति के निकट माया नहीं जा सकती,

करि किरपा सतसंगि मिलाए। नानक ताके निकट न माएर ।। कृपालु परमात्मा अपनी कृपा से सत्संगति का मेल कराता है और उस सत्संगति से माया से मुक्ति मिलती है —

भए कृपाल दहसाल प्रभ मेरे साध-संगति मिलि छूटे । १।।रहाउ।।।।१॥६॥ भाया भक्तों की दासी बन कर उनका कार्य करती है। इसीलिए भक्तों अथवा संतों का संग आवश्यक है—

माइत्रा दासी भगता की कार कवावै

सद्गुर-प्राप्ति तथा उनका उपदेश-अवस्य—तिगुसात्मक माया में अनेक उपदेश-प्रवचन चाहे भले ही किए जायें, किन्तु भ्रम-निवृत्ति नहीं होती। इससे न तो त्रिग्सात्मक माया के बन्धन दूरते हैं और न मुक्ति ही प्राप्ति होती है। इसलिए युग-युगान्तरों में यदि कोई मुक्ति प्रदान करने वाला है, तो वह सद्गुर हो है—

त्रे गुण बल्लाणे भरमु न जाइ। बंधन न त्रृहि सुकति न पाइ॥ सुकति दाता सतिगुरु जुग माहि ॥

माया ने नवसंड और सभी स्थानों पर ऋपना प्रभुत्व जमा लिया है। तटों-तीथों, योग-संन्यास किसी को भी इसके नहीं छोड़ा। पर उपदेश सुन कर गुरु के पास आया। गुरु ने हरि-नाम का ऋषोथ मंत्र हह कर

<sup>া</sup> श्री गुरु प्रंथ साहिय, गउदी बावन अक्खरी, महला ५, पृष्ठ २५१

२ थी गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी बावन बन्बरी, महला ५, पृष्ट २५१

३, श्री गुरु प्रंथ साहिब, गृजरी, महला ५, पृष्ठ ४६७

श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गडर्ना-गुआरेरी, महला ३, पृष्ठ २३१

५. श्री गुरु प्रथ साहिब, गउदी-गुधारेरी, महला ३, पृष्ट २३१

दिया । गुरु के अनन्त गुणों को गाकर अपने वास्तविक घर (आत्म-स्वरूप)
में स्थान पाया । इस प्रकार मुक्ते प्रमु की प्राप्ति हो गई और माया के सारे
बन्धन कट गए । इसलिए परम निश्चिन्तावस्था प्राप्त हो गयी ।
सुणि उपदेसु सितगुर पहि आइआ । गुरि हरि हरि नामु मोहि इदाइआ ॥
निज घरि वसिआ गुण गाइ अनन्ता । प्रभु मिलिओ नानक भए अचिंता । ॥॥॥॥।

गुरु स्नमरदास जी ने एक रूपक के द्वारा गुरुमुल की महत्ता बड़े ही सुन्दर ढंग से व्यक्त की है, "माया नागिन के समान सारे जगत् में लिपटी हुई है। जो इसकी सेवा करते हैं उन्हीं को यह ला जाती है। पर गुरुमुल-गारुड सर्प का विष काड़ने वाले के समान है। गुरुमुल रूपी गारुड़ (साँप का मंत्रवेत्ता) माया गी सर्पिशी को ध्वत्त कर पैरों में ला विटा देता है—

माइन्ना होई नागनी जगित रही लपटाइ। इसकी सेवा जो करे तिसहू कउ फिरि खाइ॥ गुरमुखि कोई गारुडू तिनि मिल दिल लाई पाइ<sup>२</sup>॥

प्रेमा-भक्ति—माया-निवृत्ति के लिए परमात्मा की प्रेमा-भक्ति सबसे बड़ा साधन है। इस प्रेमा-भक्ति में नाम अप्रमोध श्रीपिध है। नाम जप से त्रिगुर्यान्मक माया का कठोर बन्धन सदैव के लिए समाप्त हो जाता है-

हरि जिप माह्या बंधन दूटे 1<sup>3</sup>

माया के तीनो गुणों में सारा संसार बरत रहा है। नरक, स्वर्ग, तथा बार बार जनम-धारण का प्रश्न चलता ही रहता है। किन्तु जो व्यक्ति परमात्मा के पविश्व नाम में प्रेम रखने लगते हैं, उनका जनम सकत हो जाता है श्रीर वहा जनम श्रेष्ट समकता चाहिए—

त्रिहु गुण महि बरते संसारा। नरक सुरग फिरि फिरि अटतारा।।
कहु नानक जो लाइआ नाम। सफल जनसु ताका परवान।।
प्रभु की आट से अर्थात् प्रभु के शरणागत भाव से माया सहज ही
तरी जा सकती है—

प्रभ की श्रोट गहीं तब छूटो ।

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, बासा, महला ५, एछ ३७१

२. श्री गुरु प्रथ साहिब, गृजरी की बार, महला ३, पृष्ट ५१०

३ श्री गुरु प्रंथ साहिब, गृजरी महला ५, एप्ट ४६७

<sup>.</sup> ४ थी गुरु प्रंथ साहिब, धनासरी, महला ५, एच्ड ६०३

## जीव, मनुष्य और श्रात्मा

जीव परमात्मा की सृष्टि की सबसे चेतनशील शक्ति है, इसमें सुख-दु:ख अनुभव करने की शक्ति तथा चेतना है।

हुकम से जीव की उत्पत्ति—जीव परमात्मा के 'हुकम' से उत्पत्त होते हैं। गुरु नानक देव जी ने जपुत्री में कहा है, परमात्मा के 'हुकम' से सारी दृश्यमान और नाम रूपात्मक वस्तुओं की उत्पत्ति होती है। उसके 'हुकम' के 'क्यों' के सम्बन्ध में कोई कुछ भी नहीं कह सकता।'हुकम' से ही जीवों की उत्पत्ति होती है और 'हुकम' से ही बड़ाई मान्न होती है—

"हुकमी होवनि आकार हुकमु न कहिया जाई। हुकमी होवनि जीव हुकमि मिलै बडियाई"

राउदी राग में भी यही बात स्वीकार की गयी है कि जीव परमात्मा के 'हुकम' से ही श्रस्तित्व में श्राते हैं श्रीर 'हुकम' से ही फिर परमात्मा में समा जाते हैं। इस प्रकार के जीव के ख्रागे श्रीर पीछे हुकम ही है—

'हुकमे आवे हुकमे जाइ। आगे पीछै हुकमि समाइ ॥२॥२॥ जीन, जातियों और अनेक रंगों के नामों पर परमातमा का हुकम है। जीअ जाति रंगा के नाव। सभना लिखिया बुड़ी कलाम<sup>3</sup>।

जीव की अमरता—जीव, परमात्मा में उत्पन्न होता है और उसके अंतर्यत परमात्मा का निवास गहता है। परमात्मा, एक, ओकार, सत्य-स्वरूप, कर्चा पुरुष, निर्मय, निवैर, श्रकाल मूर्ति, श्रजोनी, स्वयंभू का जब जीव के श्रंतर्यत निवास है, तब जीव क्यों न श्रमर हो ? इसलिए स्थान-स्थान पर इस बात का संकेत सिलता है कि जीव श्रमर है—

देहि अंदरि नामु निवासी । धापै करता है अविनासी ॥ ना जिठ मरें न मारिका जाई वरि देखे सबदि रजाई है ॥ । ॥ १३॥ ६॥

श्री गुरुः व साहिब, वपुर्जा, पौदी २. महला 1, पृष्ठ 1

२. श्री गुरु मंध साहिद, गडदी, महला १, ५७ १५१

३, श्री गुरु संथ साहिब, जपनी, पौदी १६, एस्ट ३

४, श्री गुरु मंथ साहिब, मारू सोलहे, महला १, एछ १०२६

परमात्मा की ग्रमस्ता के कारण ही जीव न मस्ता है, न दूबता है। न जीड परें न डूबे तरें ।।।।।।। जीव ग्रनन्त हैं—जीव ग्रनन्त है। तिसु विचि जीच जुगति के रंग। तिनके नाम श्रनेक श्रनन्त ।।

यद्यपि जीव अनन्त है, पर वे सब एक ही सूत्र में उसी भाँति पिरोए गए हैं, जिस भाँति माले को अनेक गुरियाँ एक ही सूत्र में पिरोयी जाती हैं, किन्तु उनकी गाँठें भिन्न भिन्न होती हैं, उसी भाँति जीव भी अनेक हैं, पर वे सब एक ही सूत्रात्मा में पिरोए हुए हैं—

> एकै स्ति परोण मर्गाण गाठी भिनि भिनि भिनि भिनि तर्गाण् ।3

गुरु श्रमस्टास जी ने इन श्रमन्त जीवों को नारि के समान माना हैं। उन सबका स्वामी एक परमात्मा ही है। वही पुरुष है—

इसु जग महि पुरखु एक है होर सगली नारि सबाई है। गुरुखों ने स्थान-स्थान पर यह बतलाया है कि सभी जीवों का स्वामी परमात्मा है; यथा—

जीम्र उपाइ जुगति वसि कीनी ।।३।।२।।
जीम्र उपाइ जुगति हाथि कीनी ।।२।।७॥
त् मंतरिजामी जीम्र सभि तेरे ॥६॥१॥१८॥
जीउ पिंडु सभु तेरे दासि ।।३॥३१॥
जीम्र जंत सभि तिसदे सभना का सोई ।।४॥५७॥

<sup>1.</sup> श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गडड़ी, महला 1, पृष्ट १५1

२. आं गुरु ग्रंथ साहिब, जवुर्जी, पौदी ३४, पुष्ठ ७

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रामकली, महला ५, पृष्ठ ८८६

४. श्री गुरु प्रंय साहिब, वडहंसु की वार, महला ३, पृष्ठ ५६१

प. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मलार , महला १, एष्ट १२७४

६. श्रो गुरु प्रंथ साहिब, श्रासा, महला १, प्रष्ठ ३५०

७. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला १, एट १०३८

८. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, एष्ट २५

श्री गुरु प्रंथ साहिब, रागु श्रासा, महला ३, एट ४२५

जीत्र श्रंत सभ तरे कीते घटि घटि तुही धिकाई ऐ ।।३।।६।।५३।। परमात्मा जीवों की उत्पत्ति करके, वही उनके भोजन आदि का प्रबंध करता है। जीव की कुछ भी सामध्ये नहीं है—

जीध उपाइ रिजकु दे बाप सिरि सिरि हुक्सु चलाङ्घार ॥१॥५॥२२॥ जीड उपाइ पिंदु जिनि साजिशा दिता पैनस्य खासु<sup>3</sup> । २.११६॥४४॥

जीव की अल्पज्ञता—जीव का समस्त आस्तिस्व परमातमा ही पर निर्मर है। जिस समय जीव परमातमा के महान् स्वरूप से आईकार और मायावश प्रथक् हाता है, उस समय वह अल्पज्ञ हो जाता है। जीव की दशा वैसी ही सोता है, जैसे अनन्त सागर से प्रथक् होने से एक बूँद की होती है अथवा जैसे अग्नित के अनन्त पुंज से प्रथक् होने से चिनगारी की होती है। गुरु नानक देव कहते हैं कि जियर भी टॉब्ट जाती है, उधर पंरमात्मा हो टॉब्टगोचर होता है। परन्तु जोव जब अपने को प्रथक् समझने लगते हैं, सा उनको दही दुर्गीत होती है —

अह जह देला तह तह तू है तुमते निकसी फूटि मरा ४।।

गुर अर्जु न देव ने जीव की अल्पज्ञता और शक्तिहीनता का इस भौति परिचय दिया है, "कठपुतली (जीव) येचारी कर क्या सकती है ? उस कठपुतली का स्वधार (परमात्मा) हो उसकी सारी गति-विधि को जान सकता है। उसका स्वधार जैसा-वैसा उससे वेश धारण करायेगा, उस येचारी को वैसा-वैसा वेश धारण करना पड़ेगा। परमात्मा ने अनेक कोठरियों (जीवों) का भिन्न-भिन्न रूपो में निर्माण किया है। वही उन कोठरियों (जीवों) का रक्त है। जिस प्रकार परमात्मा महल रखना चाहता है, वैसे ही रहना चाहिए—

> काट की पुतरी कहा करें बपुरी खिलावन हाती जाने। जैसा भेलु करावे बाजागरु श्रोहु वैसो साजु श्राने॥ श्रानिक कोठरी बहुतु भाति करीश्रा श्रापि होवा रखवारा॥

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, स्ही, महला ५, एष्ट ७४८

२. श्री गुरु प्रथ साहिब, मारू, महला १, पृष्ट १०४२

३. श्रो गुरु ग्रंथ साहिब, सोरिट, महला ५, एष्ट ६२०

४. श्रो गुरु प्रंय साहिब, सिरि रागु, महला ३, एष्ट २५

जैसे महिज राजै तैसे रहना किया इहु करैं विचा विचारा ।।४॥:

जीवों का मेरक परमात्मा है—जीव की पृथक् शक्ति कुछ भी नहीं है। उसकी सारी शक्तियों का मूल स्रोत परमात्मा है। गुरुशों ने परमात्मा को ही जीवों का प्रेरक माना है। इस सम्बन्ध में गुरु श्रर्जुन देव का कथन युक्ति-युक्त प्रतीत होता है—

जीव का बल श्रपने हाथ में कुछ भी नहीं। करने-कराने वाला सभी जीवों का स्वामी परमातमा है। अर्थात् परमातमा अपनी प्रेरक-शांक्त से जीवों का कार्य-शक्ति में नियुक्त करता है। जीव बेचारा तो आशाकारी मात्र है। जो उस परमात्मा को भाता है, वही होता है। परमात्मा ही के इच्छानसार जीव कभी ऊँच योनियां में बास करता है, तो कभी नीच योनियों में। कभी वह विविचयों के कारण शोक उद्विम होता है, तो कहीं रागरंग में कोड़ा करता है। कभी दुसरों की निन्दा करने के व्यवहार म रत रहता है। कभी हर्ष के कारण श्राकाश में ऊँचा उठता है श्रीर कभी चिन्ता के कारण पाताल में पड़ा रहता है। कभी ब्रह्मवेत्ता बन कर ब्रह्म-चिन्तन करता है। परमात्मा ही जीवों को अपने में मिलाने वाला है। कभी जीव नाना भाँति से नाच करते हैं श्रीर कभी-कभी (तमोग्णी वृत्त-निद्रा. श्रालस्य श्रीर प्रमाद के कारण) सोवा रहता है। कभी जीव म शनक होध के वशीमत हो जाते हैं। कभी विनम्रता के कारण समा के पैरी की धल बन जाते हैं। कभी जीव उसकी आसा का अनुसार बड़ा राजा बन बैटता है श्रीर कभी-कभी नीच भिखारी का खाज बनाता है। कभी बरे कम करके अपकीर्ति का भागी बनता है और कभी भले कर्म करके भला कहलाता है। इस उसी उसी प्रकार जीवन व्यतीत करता है, जिस प्रकार प्रम उससे जीवन ब्यतीत कराता है। हे नानक, कोई विरला पुरुष गुरु क्षी कपा से प्रभ को समरण करता है। जीव कभी पंडित भी स्थित में ब्राकर श्रास्य लोगों को उपदेश देता है श्रीर कभी मीनो वन कर ध्यान लगाने की चेच्या करता है। कभी तट-तीर्थों में स्नान करता है, तो कभी खिद श्रीर साधक बन कर मुख से शान की बातें करता है। बोब कभा काट, इस्ति पतंगादि बनता है। इस प्रकार वह अनेक योनियों में

१. श्री गुरु प्रंथ साहिब, गउदी, महला ५, पृष्ठ २०६

भ्रमण करता है। यह परमात्मा के आजानुसार स्वांगी की भाँति अनेक रूपों को धारण करता है। जैसे प्रभु को शब्द्धा लगता है वैसे ही जीवों को नचाता है। ""

माया-प्रस्त होने के कार ए जीवों का अनेक योनियों में भ्रमए — जीव स्वप्न बुल्य मायिक पटार्थों में भ्यान लगता है, इसने वह अपने अमरत्व स्वभाव को भूल कर बद्ध हो जाता है। राज और रस इत्यादि के भोग में वह परमात्मा को भूल जाता है। कार्यों-भन्धों में दौड़ते-दौड़ते उसकी सारी आयु ब्यतीत हो जाती है। इस प्रकार माया में प्रस्त होने के कारण बेचारे जीव के एक भी कार्य पूरे नहीं होते —

सुपने सेती चितु मूरिक लाइचा। बिसरें राज रस भोग जानत भक्ताइचा।। चारजे गई बिहाइ धवै धाइचा ॥ पूरन भए न काम मोहिचा माइचा॥

माया के वशीभूत होने के धारण जीव अनेक पापों की करता है। इससे उसे महा वजवत और विष तुल्य व्याधियों की पाटला सिर पर उठानी पड़ती है। किन्तु कुछ हो इत्यों में उसके पापों का भरडाफोड़ हो जाता है और यमराज के दूत बाल पकड़ कर कब्द देते हैं। पापों की वृद्धि के कारण अनेक तमोगुणी योनियों में (उदाहरखार्थ पशु, प्रेत, ऊँट, गधे इल्गाद की) पड़ना पड़ता है—

महा बजर विस्न विश्वाधी सिर उटाई श्रोट।
उधिर गङ्ग्रा खिनहि भीतिर जमहि मसे फ्रोट।
पसु परंत उसट गरधभु श्रनेक जोनी खेट ।।२॥८१॥१४०॥
माया मोह के कारण ही जीवों को श्रानेक योनियों में भ्रमण करना
पड़ता है। कभी रूख, वृद्ध की योनि धारण करनी पड़ती है, तो कभी

१ इसका बलु नाही इसु हाय । करन करावन सरब को नाम ॥

जो तिसु भावे सोई होइ ! नानक दूजा खबरू न कोई ॥
श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउदी, सुखमनी, महला ५, पृष्ठ २७७-७८

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जैनसरी, महला ५ एष्ठ ७०७

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सारंग, महला ५, पृष्ठ १२२४

पिन्नयों की योगि में पड़ना पड़ता है। कभी सर्प योगि धारण करना पड़ता है, यो कभी पिन्नयों की —

केते रख विरख हम चीने, केते पस् उपाए। केते नाग कुनी महि खाए, केते पंख उदाए ॥२॥५॥७०॥ सारांश यह है कि जिस माँति जान में मछनी पकड़ी जाती है, उसी भाँति मनुष्य भी गाया के जाल में अकड़ा रहता है—

जिउ मही तिउ माणुसा पनै अचिन्ता जाकु । ११॥ रहाउ ॥४॥ जीव का परमात्मा में लय होना—जीवों के अन्तर्गत परमात्मा का निवास है। साधनी द्वारा इसी परमात्म-तत्म की अनुभूति जीव को हो जाता है, और वह अपने सारे अंद्रभाव को भूल जाता है, तो वह परमात्मा से । मल कर एक हो जाता है। इस प्रकार जीव परमात्मा से ही उत्पन्न होते हैं और उसी में मिल कर एक भी हो जाते हैं—

तुकते उपजिह तुक माहि समाविह ।। १६ ॥ २ ॥ १४ ॥
परन्तु इस अमेद मान के लिए अम-निवृत्ति आवश्यक है। अम
गुरु द्वारा नष्ट होता है। इसके लिए अपना समस्त अंहमान नष्ट कर देना
पड़ता है। आहंभाय नष्ट हो जाने पर एक ही परमात्मा आगे पीछे दिखापी
देने लगता है और जीव परमात्मा में विकान होकर उस से अभिन्न हो
जाता है—

हम किंद्रु नाहीं पुकै बोही। आगै पीड़े एको सोई ॥ नानक गुरि खोए अस संगा। हम बोह मिलि होवें इक रंगा<sup>४</sup> शशादेशादक्ता

जीवों के नाना कप परमातमा के ही हैं ब्रांर ने उसी में समाहित हो जाते हैं—

नाना रूप सदा हिंदे तेरे तुम ही माहि समाही ।। कहने का तत्पर्य यह है कि जिस माँति जल की तरंगे और फैन जल

१. श्री गुरु प्रेय साहिय, गउदी, चेती महला, १, एउ १५६

२. श्री गुह बंध साहिब, सिरी रागु, महला १, पृष्ट ५५

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू सोलंह, महला १, एण १०३५

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, बासा, महला ५, पृष्ट ३६१

u. श्री गुरु अंव साहिब. गडबी-वैरानिश्वि, महला ३, एछ १६२

के साथ मिल कर जब एक हो जाते हैं, उसी भाँति जीवारमा ऋहंकार और अम के त्यागने से परमात्मा के साथ मिल कर एक हो जाता है और अपने नाम तथा रूप को त्याग कर परब्रह्म वन जाता है—

गुर श्रर्जुन देव ने बतलाया है, "जिस भाँति जल में जल श्राकर मिल जाता है, उसी भाँति जीवों में स्थित परमात्मा की क्योति, परमात्मा की अखरह क्योति से मिल कर एक हो जाती है", तो जीव का सारा श्रावागमन समाप्त हो जाता है और उसे महान् शान्ति प्राप्ति होती है—

जिउ जल मिह जलु आइ खटाना ।

तिउ जोती संगि जोति समाना ॥

मिटे गए गवन पाए विस्नाम ॥ ।। ।। ।। ।। ।। ।।

ठीक यही विचार घारा कठोपनिषद् में भी पायी जाती है—

यथोदकं गुद्धे गुद्धमासिकं ताहगेव भवति ।

एवं मुनेविंजानत आत्मा भवति गौतम ।।

अर्थात् जिस प्रकार शुद्ध जल में डाला हुआ शुद्ध जल वैसा ही हो जाता है, उसी प्रकार हे गौतम, विज्ञानी मुनि की आतमा भी हो जाती है।

## मनुष्य

परमात्मा की सुधि में अनन्त जीव हैं। इसमें मूढ़ योनियों के जीवों से लेकर मनुष्य योनि के जीव हमारी श्रींखों के सामने दृष्टिगोचर होते हैं। कीट, हमादिक जीवों से जैसे-जैसे हम अन्य उच्च योनि के जीवों की श्रोर दृष्टिपात करते हैं, वैसे-वैसे हमें श्रांधक चेतनता के दर्शन होते हैं। परमात्मा की सामन्य चेतना विभिन्न शरीरों में प्रविष्ट हो कर विभिन्न विशिष्ट चेतनता का स्वरूप धारण कर लेती है। तभी तो पंचदशीकार ने कहा है—

विष्यवाष् त्तमदेहेषु प्रविष्टो देवता भवेत् । मर्यांषधमदेहेषु स्थितो भजति मर्यंताम् ।।

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रन्य साहिब, सारंग, माला ५, पृष्ठ १२०३

२. श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, गउदी मुखमनी, महला ५, पृष्ठ २७८

३. कठोपनिपद्, श्रध्याय २, वर्ली १, मंत्र १५.

४. पंचद्रशी, श्री विद्यारयय स्वामी, नाटक दीप प्रकरणम्, रखोक २

श्रयीत् विष्णु श्रादि उत्तम देहों में प्रविष्ट हुआ परमात्मा देवता हो जाता श्रीर मनुष्य श्रादि के श्रवम देहों के स्थित हुआ मर्यभाव को प्राप्त होता है। तात्यर्य यह है कि उत्तम श्रवम भाव, स्वाभाविक नहीं है, किन्तु शरीर रूप उपाधि मेद से हैं।

मनुष्य योान की श्रेष्ठता— मनुष्य इस लोक की जीव-सृष्टि का सबसे श्राधक चेतनशील प्राणी है। परमात्मा की विशिष्ट चेतनता उसमें उत्कृष्ट रूप में पार्या जाती है। गुरुश्चों की डांष्ट में मनुष्य-योनि सर्वोत्कृष्ट योनि है। यह योनि श्रत्यनत दुर्लभ है—

माण्यु जनसु गुरसुखि पाइका ।।।।।।।।।।।।।।। मनुष्य योशन की प्राप्त बड़े भाग्य का फल है। ग्रानेक जनमों के पुरसों के फल स्वरूप मानव-तम की प्राप्ति होती है।

बदै भाग इहु सर्गर पाईकार ।।५॥७॥२१॥ अनेक जन्मों में भ्रमण करते करते, तब कहीं मनुष्य का चोला प्राप्त होता है—

फिरत फिरत बहु जुग हारिको मानस देह लही ।।२॥२२२॥ मानव-योनि बार-बार नहीं प्राप्त होती है। इस्रीलए गुरुकों ने स्थान स्थान पर कहा है कि मानव-शरीर को प्राप्ति होने पर मनुष्य को मुक्ति-प्राप्ति का प्रयास अवश्य करना चाहिए—

मानस देह बहुरि निह पावहि कह्नु उपाउ मुकति का करुरे । सई परापति मानुख देहुरिया । गोविन्द मिलण की इह तेरी बरीया ॥ कर्बार काज तेरे वित्तै न काम । मिलु साथ संगति भन्न केवल नाम ॥, १॥२१॥

चौराशं लाख योनियो में मनुष्य योनि का इशिलए सर्वोपरि महत्व है कि यह योनि मुक्ति-प्राप्त की संही है। जो अभागा इस सीही से फिसल

१, भी गुरु प्रंय साहिब, स्ही, महत्ता १, काफी, पृष्ट ७५१

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला ३, एछ १०६५

३. भ्री गुरु मंथं साहिब, सोरंडि, महला ६, पृष्ट ६३१

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी, महला ६, प्रष्ठ २२०

भ, श्री गुरु प्रंथ साहिब, आसा, महलाँ प, 'पृष्ठ ३७८

जाता है, वह फिर आवागमन के चक्कर में पड़ कर निरन्तर दुःख भोगता है।

लस चउरासीह जोनि सबाई | माणस कउ प्रभु दई बिह्याई ॥ इस पडड़ी तें जो नस चूकै सो खाइ जाइ दुखु पाइदा ॥ मनुष्य योनि की सर्वोत्कृष्टता को ध्यान में रखते हुए भी गुरु अर्जुन देव ने कहा है, "अन्य योनियाँ, मनुष्य योनि की पनिहासिने हैं। इस भूमण्डल पर मनुष्य योनि का ही प्रभुत्व है।

अवर जोनि तेरी पनिहारी।

इसु घरती महि तेरी सिकदारी ॥ १ ॥ १२॥

मतुष्य जीवन की विविध अवस्थाएँ — गुष् नानक देव ने मानव-जीवन को विभिन्न अवस्थाओं में विभाजित करके यह बतलाया है कि किस प्रकार उसकी सारी आयु व्यर्थ ही बीत जाती है। इस विभाजन को निम्नलिखित दंग से रखा जा सकता है—

(१) गर्भावस्था ।

- (२) बाल्यावस्था ।
- (३) यीवनावस्था।
- (४) बृद्धावस्था का प्रारम्भ ।
- (५) अस्यन्त वृद्धावस्था ।
- (६) मरणावस्था ।

१, गर्भावस्था—मनुष्य परमातमा के हुकम से गर्भ में आता है। गर्भावस्था के कब्टों का अनुभव करके, यह अनेक प्रकार के उद्दे तप करता है और परमातमा से प्रार्थना करता है कि उसे गर्भ के कब्टों से मुक करें।

पहिले पहरे रेखि के वणजारिका पिया हुकमि पङ्गा गरभासि । उरध तपु अंतरि करें मित्रा खसम सेती अरदासि । ११॥१॥

२, बाल्याबस्था—मनुष्य अपनी बाल्याबस्था में गमें के तयों को बिस्मृत हो जाता है। लोग उसे हाथों हाथ इस प्रकार नचाते रहते हैं, जैसे यशादा के घर में कृष्ण नचाए जाते थे। माता बड़े प्रेम भाव से कहती है "यह मेरा पुत्र है।" परन्तु ऐ मूर्ख, चेतो, तुम्हारा कोई नहीं है और अन्त में तुम्हारा कोई भी साथ नहीं देगा—

१.श्री गुरु अंय साहिव, मारू सोलहे, महला ५, एष्ठ १०७५

२. श्री गुरु प्रथ साहिब, आसा महला ५, पृष्ठ ३७४

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, एण्ड ७४

दूजै पहरे रैं शि के वश्जारिका मित्रा विसरि गह्छा घित्राचु । हमो हथि नचाईऐ वश्जारिका मित्रा जिंठ जसुधा घरि काचु ॥ हथो हथि नचाईऐ प्राशी मात कहै, सुत मेरा । चेति अचेत मूड मन मेरे स्रंति नहीं कछु तेरा । ॥२॥१॥

दे यौवनावस्था—यीवनावस्था में मनुष्य कामिनी और काञ्चन का शिकार होता है और परमात्मा को एक दम भूल जाता है। ऐसी अवस्था में भला बंधन-निवृत्ति कैस हो सकती है ! वह माया में अनुरक्त पर-मात्मा के नाम का स्मरण नहीं करता। धन में अनुरक्त और यौवन में मत्त होकर जन्म व्ययं ही गँवा देता है। न तो वह कोई धार्मिक आचरण करता है और न शुभ कर्म ही—

> तीजै पहरे रेशि के वर्णजारिक्षा मित्रा धन जोबन सिउ चितु । हरि का नामु न चेतही वर्णजारिक्षा मित्रा बंधा छुटहि जितु ॥ हरि का नामु न चेते प्राणी विकलु भइक्षा संगि माइक्षा । धन सिउ रता जोबिन मता अहिला जनमु गवाइक्षा । धरम सेती वापार न कीतो करम न कीतो मितु । कहु नानक तीजै पहरे प्राणी धन जोबन सिउ चितु ।

> तीज पहरे रेणि के वणजारिक्षा मित्रा सरि हंस उलधदे आह । जोदनु घटै जरूमा निर्ण वणजारिक्षा मित्रा भांव घटै दिनु जाह ।

बुद्धि विसरजी गई सिम्नाखप करि स्रवगत पश्चताह् ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ अत्यन्त वृद्धावस्था — श्रत्यन्त वृद्धावस्था में शरीर एकदम से चीषा हो जाता है। श्रांकों से श्रन्था हो जाता है श्रीर कुछ भी दिखायी नहीं

१- श्री गुरु प्रेय साहिब, सिरी रागु, महला १, १८८ ७५

२ श्री गुरु प्रथ साहिब, सिरी रागु, महला १, प्रष्ट ७५

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, एष्ट ७५-७६

पड़ता। कानों से कोई बचन भी नहीं सुनता। जिह्ना में भी रस-प्रहण करने की शक्ति चीण हो जाती है। सारे पराक्रम श्रीर कल की समाप्ति हो जाती है। श्रन्तः करण में कोई सात्विक गुण नहीं रह जाता है। श्रतएव सुख की प्राप्ति भला कैसे हो सकती है? इस प्रकार मनमुख का श्राना-जाना निरन्तर बना रहता है—

चउथै पहरे रैं िय के वणजारिश्र मित्रा विरिध भह्या तनु सीख । श्रसी श्रंषु न दीसई वणजारिश्रा मित्रा कंनी सुर्ये न वैण ॥ श्रसी श्रंषु, जीभ रस नाहीं, रहे पराकउ ताला ॥ गण श्रंतरि नाहीं किउ सुल पावे, मनसुल श्रावण जाला ।॥॥॥२॥ ६. मर्गावस्था — श्रंत में श्रत्यन्त वृद्धावस्था का शरीर पके हुए तृण के समान कड़क कर दूट जाता है श्रीर सारे मान समाप्त हो जाते हैं। खड़ पकी कुदि भंजी विनसी श्राह चलें किया माख ।।।।।।।।

श्रंतिम श्रवस्था में मृत्यु उमी भाँति श्राकर शरीर को कष्ट देती है, जिस भाँति खेती काटने वाले, पकी हुई कृषि को काट कर समाप्त कर देते हैं। जब यमदूत पकड़ कर चल देते हैं, तो कोई भी संगी-साथी साथ नहीं देता। सूठा बदन उसके चारी श्रोर होता है श्रीर च्चण मात्र में वह श्ररीर पराया हो जाता है। (जिससे घर से बाहर निकाल दिया जाता है)

चउवै पहरे रेखि के विखनारिका मित्रा, लावी श्राइका खेतु। जा जिम पकिंद चलाइका मित्रा, किसै न मिलिका भेतु॥ भेतु चेतु हरि किसै न मिलिको जा जिम पकिंद चलाइका। क्रूटा रुदन होका दोकाले खिन महि भइका पराइका ॥॥॥१॥ गुरु नानक देव ने एक स्थल पर सारी श्रायु का निचोड़ निमन-

लिखित दंग से रखा है :--

''मनुष्य की दस वर्ष तक तो बाल्यावस्था रहती है। बीस वर्ष तक पहुँचते-पहुँचते रमग की अवस्था आ पहुँचती है। तीस वर्ष तक सौन्दर्य आपनी चरम-धीमा को पहुँच जाता है। चालीस वर्ष तक मौदावस्था आ जाती है और पनास वर्ष तक पहुँचते-पहुँचते पैर खिसकने लगते हैं। तात्यर्य यह कि

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु पहरे, महला १, पृष्ट ७६

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिश रागु पहरे, महला १, पृष्ट ७६

३. श्री गुरु प्रंथ साहिब, सिरी रागु पहरे, महला १, पृष्ट ७५

शक्ति कम होने लगती है और साठ वर्ष पहुँचते-पहुँचते बृदावस्था आ जाती है। सत्तर वर्ष तक मतिहीन अथवा जब हो जाता है। अस्सी वर्ष में व्यव-हार के योग्य नहीं रह जाता। नब्बे वर्ष में वह मसनद का सक्षारा ले लेता है और सर्वथा शक्तिहीन हो जाने के कारण, बोई वस्तु जानता नहीं। नानक का विचार है कि मैंने खोजा, दूँदा और देखा, तब इस निष्कर्ष पर पहुँचा कि जगत् धुएँ के समान नश्वर है—

दस बालतिषा, बीस स्वरिष, तीसा का सुन्दर कहावै।

उंडोलिमु डॅ्डिम् हिट्ठ, में नानक जग ध्ए का धवलहरू ।।

मनुष्य की प्रकृति में परमात्मा के वियोग और मिलन के उपादान
—मनुष्य में जह और चेतन तत्वों का अपूर्व मिश्रण है। जहतत्व
वे हैं, जो उसे अज्ञानात्थकार में बॉधे रहते हैं और चेतन तत्व वे हैं जो उसके
मोज के कारण होते हैं। गुरु नानक देव ने एक रूपक द्वारा हम दोनो
वृश्चियों की तुलनात्मक विवेचना की है—एक तो कमल की वृश्चि है और
दूसरी है मेदक की। कमल और मेदक दोनों निर्मल जल में निवास करते हैं।
उस निर्मल जल में सिवार भी है। सिवार और कमल का अहर्निस साथ रहता
है, पर कमल सेवार के संगदीय से कभी प्रभावित नहीं होता। वह अपने
निर्लिप्त भाव में ही रहता है। पर इसके विपरीत मेदक सेवार का ही मच्चण
करता है। उसकी तमीगु स्वी वृश्चि है, इससे तमीगु स्व का आश्चय लेता है—

विमल मकारि बससि निरमल जल पदमिन जाबल रे। पदमन जावल जल रस संगति, संग दोख नहीं रे॥१॥ दादर तु कबहि न जावसि रे।

भलित सिवालु बंसीस निरमल जल अंग्रुत न लकित रे ॥ रहाड॥ ॥
मनुष्य का परमात्मा से वियोग और उसके कारण—पुष्यों ने
मनमुखी और शाक्तों की दशा के निरूपण में ब्रासुरी वृत्तिका उल्लेख किया
है उनका यह निरूपण अनुभूतियों पर अवलिक्त है। उसमें तत्कालीन
पालगढपूर्ण तथा ब्राडम्बर-युक्त धार्मिक परम्पराश्ची का भी संकेत मिलता
है। भ-मुल' ब्रीर 'साकत' के ब्रांदमाव वाले कर्म ही परमात्मा के वियोग
के कारण है।

१. श्री गुरुश्रंथ साहिय, माम की वार, महला १, पृष्ट १३८

२ भी गुरु अंथ साहिब, मारू, महला १, पृष्ट ३३०

मनमुख और साकत-मनमुख व्यक्ति वे हैं जो बहुं हार-युक तथा मायासक मन के सहारे कर्म करने में प्रवृत्त रहते हैं। वास्तव में मन के दो रूप हैं - एक तो अहंकार-पुक्त मन और दूसरा जातिर्मण मन । जा व्यक्ति जोतिर्मय मन का सहारा ले कर कर्म करता है, वह मनमुख कदापि नहीं है। मनमुख व्यक्ति संसारिक मुखी की दो सबैस्व समकता है। उसे स्वप्न में भी पारमाधिक श्रानन्द के प्रति आकर्षण नहीं होता। उसे मायिक पदार्थों से वैराग्य भी नहीं उत्पन्न होता। उसे गुरु के शब्दों में न तो प्रेम होता है, न आकर्षण । जब प्रेम हो नहीं होता, तो समक्त की कौन कहे ! मनमुख की अवस्था का गुरु नानक देव ने इस प्रकार चित्रण किया है ."मनमूल व्यक्ति जगत् के मायिक पदार्थों के भूठे प्रेम में मन अनुरक्त रखते हैं वे इरि-भक्तों से वाद-विवाद में रत रहते हैं। माया में रत रहते हैं ग्रार माणिक पदार्थों की प्राप्ति का बाट देखते रहते हैं। वे नाम नहीं खेते हैं और विष का कर अर्थात् मायिक पदयों को भीग कर मरते हैं। वे गन्दी बातों में अनुरक्त रहते हैं। परम हितकारी गुरु के "सबद" में उनकी 'सुरति' नहीं लगती। ऐसे मनमुख व्यक्ति न तो परमात्मा के रंग में रॅंगते हैं और न उनके अलीकिक आनन्द का रसास्वादन करते हैं। परिशास यह होता है कि वे अपनी प्रतिष्ठा नष्ट कर देते हैं। वे लोग साध-संगति में प्राप्त होने वाले सहजानंद का मुख नहीं भोगते। उनकी बिह्ना रत्तो मात्र एस परिम्नावित नहीं होती। मनमुख व्यक्ति आपना ही तन समकते हैं, अपना ही मन समकते हैं और अपना ही घन समकते हैं। उन्हें यह शान स्वय में भी नहीं हाता कि तन, मन, घन सब परमात्मा के हैं। उन्हें परमात्म के दर की विलक्क भी खबर नहीं रहती। इस प्रकार वे लोग श्रंधकार (श्रशान) में श्रांख मेंद कर चल देते हैं। उन्हें अपना वास्तविक घर (ब्रात्मस्वरूप घर) दिखायी नहां पड़ता। श्रंत में वे यमराज के घर बाँधे जाते हैं। उन्हें श्रीर नहीं प्राप्त होता श्रीर वे लोग अपने किए हुए कमी का फल भोगते हैं। १३१

<sup>1.</sup> श्री गुरु ग्रंथ साहिब जग सिठ कूठ श्रीति मनु बेधिश्रा जन सिठ बादु रचाई जम दरि बाधा ठउर न पावै श्रपुना कीश्रा कमाई ॥३॥३ सोरठि, महला १, एस्ट ५३६

गुर अमरदास जी ने मनस्ख की तुलना दुहागिनी जो से की है।
मनमुख के किए हुए कमें इस प्रकार व्यर्थ और भूठे हैं, जैसे पितत्यका दुहागनी जी के सारे बनाव और शृजार व्यर्थ हैं, उसके सारे बनाव और शृजार व्यर्थ हैं, उसके सारे बनाव और शृजार व्यर्थ हैं, क्योंकि वह पित से रहित हैं। इसी प्रकार मनमुख व्यक्ति भी है। वह 'निगुरा' होने से 'निखसमा' हैं। उसके सारे अहंकार-युक्त धर्म व्यर्थ हैं। जिस प्रकार दुहागनी छी, चाहे जिसना बनाव शृंगार क्यों न करे, उसे परमात्मा की प्राप्ति नहीं होती परमात्मा के न प्राप्त होने पर उसे दुःख ही दुःख प्राप्त होते रहते हैं—

मनमुखि करम कमावयो जिंउ दोहागिय तिन सोगार । सेजै कंत न आवई नित-नित होटू खुद्रार ॥ पिर का महलु पावई ना दीसै वह बार १॥१॥१३३१७६॥

गुरु रामदास जी ने मनसुखी की रहनी इस प्रकार बतलायी है, "मनसुख प्राणी माया के मोह में सदैव सोता रहता है। अत: उसकी परमात्मा के नाम में न तो प्रतीति होती है, न किंच, नाम के बिना जितने भी व्यवहार और धर्म हैं, वे सब मूठे हैं। इस प्रकार मनसुख व्यक्ति सदैव मूठे व्यवहारों से धन प्राप्ति करते हैं। ऐसे व्यक्ति मूठा ही संग्रह करते है और सूठा ही उनका अहार होता है। नाम के बिना जितने भी कार-व्यवहार है सब सूठे हैं। विध क्षय माया के कामों में मनसुख नष्ट होता है। जितने ही मायिक पदार्थ हैं, सब मिथ्या है और नष्ट हो जाने वाले हैं। मनसुख व्यक्ति के सारे कर्म, धर्म, शुचि, संयम, शुद्ध अंतः करख से नहीं होते। कारख यह है कि उसके मन में निष्काम बुद्धि तो है नहीं। वह तो लोभ-विकार से मस्त हैं। इस प्रकार मनसुख के सारे किए हुए कर्म खेखे में नहीं आते हैं। इसी मनसुखी वृत्ति के कारण परमात्मा के स्थान पर जा कर उसे नष्ट होना पड़ता है—

मनसुखि माइबा मोहु है नाम न लगै पिश्वास । कूडु कमाने कूडु संघरे कूनि कथै खाहार । विखु माइबा धन संचि मरहि खंति होइ सभु हार ॥ करम धरम सुचि सजमु करहि खंतरि लोभु निकार ।

<sup>ा.</sup> श्री गुरु प्रन्य साहिब, सिरी रागु, महला ३, एट ३१

नानक मन मुखि जिकमावै सु घाइ न पवै दरगह होइ खुवारे।।
गुरुश्रों के अनुसार 'मनमुख' और 'साकत' एक ही प्रतात
होते हैं। 'साकत' और 'मनमुख' की रहनी और आचरण समान होते हैं।
'मनमुख' और 'साकत' नामकरण की हाँच्ट से पृथक् -पृथक् अवश्य प्रतीत
होते हैं, पर उनमें कोई अन्तर नहीं हैं। साकत पुरुष भी अहंकार-युक्त
और मायासक मन से कर्म करते हैं। इसीलिए वे भी मनमुख हैं। अतः दोनी
नामों में केवल नाम का भेद है, अर्थ का नहीं।

साकत भी "हउ" 'हउ" में हां समाप्त हो जाता है। वह मूर्ख श्रीर श्रशानी हैं। वह तृषावंत के समान श्रहंभाव वाले कभों में तहप-तहप कर मर जाता है:—

> हउ हठ करन बिहानीश्रा साकत सुगध श्रजान । इ डकि सुए जिउ तृखावंत नानक किरति कमान ॥ ३

गुरु अर्जु न देव ने साकत का चित्रण निम्नलिखित देग से किया है— "जो मनुष्य परमात्मा से खाने और पहनने को पाता है और उसकी कृतश्रता को स्वीकार न करके मुकर जाता है, धर्मराज के दूत उसकी अवश्य प्रतीचा करते हैं। जिस परमात्मा ने जीव और शरीर प्रदान किए हैं, उसी से कृतश्री व्यक्ति विमुख हो जाते हैं। ऐसे कृतश्री व्यक्ति करोड़ों जन्म (चौरासी लाख योनियों) में अमण करते रहते हैं। 'साकतों' की सारी रीति इसी प्रकार की होती हैं। उनके सारे आचरण गुरुमुखता के विपरीत होते हैं। जिसने जीवन, प्राण, तन, मन की रचना की है, उसी परमात्मा को 'साकत' सुला देते हैं। साकत, काम, कोघ, लोम, मोह के विकारों में प्रस्त बहुत सा कागज लिखकर अपना पांडित्य प्रदर्शित करना चाहते हैं, पर यह सब व्यर्थ है। इससे मवसागर से मुक्ति नहीं होती। भवसागर से मुक्ति तो आनन्द-सागर परमात्मा की महान् कृपा से ही मिल सकती है। 3"

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, महला ५, पृष्ट १४२३ २. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, बावन श्रखरी, महला ५, पृष्ट २६० ३. खादा पनदा मूर्कार जाइ।

नानक उधर कृपा मुख-सागर

श्री गुरु प्रन्य साहिय, महला ५, १७५ २६०

इस प्रकार 'मनुनुख' अथवा साकत 'इडमै' और माया की आसिक के कारण परमात्मा से विखुड़ जाते हैं। परमात्मा के वियोग का मुख्य कारण मनुष्य की मनमुखता ही है। वह मछली और बन्दर की भाँति माया के कुसुम्भी रंग में उलका रहता है—

काकियों मीन कपिक की नियाई त् उरिक रहियों कुसंभाइसे। भ मनुष्य अपनी सारी आयु माया और मोइ में उलक्क कर नष्ट कर देता है। गुरु अर्जुन देव ने एक स्थल पर कहा है—

रे मूदे त् होचै रसि लपटाइयो । अंमृतु सगि बसतु है तेरै विखिया सिउ उरमाइयो । १॥रहाउ॥१॥

श्रथीत् "श्ररे मूढ़, तू माया के तुब्छ रही में लिपटा रह जाता है। तेरे साय श्रमृत (परमात्मा) का निरन्तर वास है। किन्तु तू ऐसा मूढ़ है कि विषयों से उलका रहता है। विषयों में ही उलके रह जाने के कारख प्रेम क्यी श्रमृत का पान नहीं कर पाता, इससे सदैव दीन श्रीर मलीन बना रहता है।

मनुष्य में पाप-पुराय दोनों ही रहते हैं। सुष्टि में पाप-पुराय दोनों ही हैं। किन्तु हैत भाव के कारण स्रोधकार रहता है। स्रोहबुदि के त्याग से ही सान का प्रकाश होता है—

काइन्ना संदरि पाप पुंतु हुइ भाई दुई। मिलि के सम्रटि उपाई ॥४॥

बर ही माहि दुजै भाह श्रनेस । चानख होवै छोडै हउसै सेसः ।।५॥२७॥२७॥

भनुष्य में परमात्मा के मिलन के उपादान — मनुष्य वद्यपि प्रकाश और अवकार वृत्ति का अपूर्व सम्मिश्रण है, पर सिक्ख गुरुओ ने मनुष्य की आध्यात्मिक शक्ति जयाने के लिए स्थान-स्थान पर वड़े जोरदार शब्दों में

१. श्री गुरु श्रंथ साहिब, रागु गींड, महला ५, पृष्ट ८६२

२. श्री गुरु श्रंय साहिब, माम्ह, महत्ता ५, पृष्ट १०१७

३. श्री गुरु पंथ साहिब, माम, महला ३, एष्ट १२६

कहा है कि यह शरीर अत्यन्त पवित्र है, क्यों कि इसमें परमातमा का निवास-स्यान है। जब साधक को भली भाँति यह बोध हो जाता है कि जोतिर्मय घट-घट-व्यापी परमात्मा मेरे अत्यन्त निकट है, तो उसकी सारी पाप-वृत्तियाँ और अंहमाव दव जाते हैं। उसके अन्तर्गत अपूर्व सत्वगुश का प्रकाश जारत होता है। गुक्आों ने मनुष्य की इस वृत्ति को जगाने का स्तृत्य प्रयास किया है। इस दिशा में गुक्आों में अपूर्व आशावादिता लहित होती है।

सनुष्य का शरीर परमात्मा का मन्दिर है—गुरुखों ने मनुष्य के शरीर को परमात्मा का मन्दिर माना हैं। वह शरीर परमात्मा का मन्दिर है और इसमें जान रूपी रख प्रकट होता है—

> हरि मन्दरु एडु सरीरु है गिळानि स्तनि प्रगडु होड् १॥२॥१॥ तथा,

काइंग्रा नगर नगर गई श्रन्द्रि । साचा बासा पुरि गगनंद्रि ।।।।।।।।।।।।

गुरु तेग बहादुर जी मनुष्य-शरीर के अंतर्गत परमात्मा का निवास स्थान मानते हुए कहते हैं, "श्रारे साधक, वन में प्रभु की खोज करने क्यों जाते हो ? घट-घट क्यापी निलिस परमात्मा सदैव तुम्हारे ही साथ रहता है। जिस प्रकार पुष्प की सुगन्ध पुष्प के साथ रहती हुई भी देखी नहीं जा सकती, किन्दु नासिका द्वारा उसकी अनुभृति प्राप्त की जा सकती है और जिस प्रकार दर्पण में परझाई अंतरित रहती है, उसी भाँति परमात्मा भी निरन्तर जीवों के साथ रहता है। अतः शरीर ही खोजो और उसी में पर-मात्मा की समीपता का अनुभव करों ।

शरीर में अमृत का निवास है—अमृत तत्व वह हैं, जो कभी नष्ट नहीं होता। परमात्मा तत्व ही अमरण्धर्मा है, वाकी सारी वस्तुएँ

<sup>1.</sup> श्री गुरु ग्रंथ साहिब, प्रभाती, महला ३, पृष्ठ १३४६

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला १, पुष्ठ १०३३

३. श्री गुरु प्रंथ साहिय-काहे रे वनि स्रोजन जाई।

तैसे ही हिर बसै निरन्तरि घट ही खोजहु भाई ॥ धनासरी, महला ३, प्रच्ड ६८४

नश्वर हैं। परमात्मा रूपी अमृत का पान करने से मरग्रशीत मनुष्य अमर हो जाता है—

मन रे थिरु रहु मतु कत जाही जीउ । बाहरि ट्रॅंड्त बहुतु दुखु पावहि, घरि श्रमृत घट माही जीउ ।। रहाउ!।३।।

तथा, बद ही महि श्रंमृत भरपूरा है मनमुखा सादु न पाइश्रा। जिल कसतूरी मिरग न लाखे, अमदा भरमि मुलाइश्रा ॥

इस शरीर में ही परमात्मा की ज्योति है—परमात्मा की ज्योति एक देशीय नहीं है। यह जड़ चेतन होनों तत्वों में समान रूप से ज्याप्त है। जो इस परमात्म-ज्योति की अनुभृति कर लेता है, वह उससे मिल कर एकाकार हो जाता है, जिस प्रकार दीपक भी ज्योति सूर्य की ज्योति में विलीन हो जाती है, उसी प्रकार जीव के भीतर भी परमात्मा की रखी हुई ज्योति, परमात्मा से मिलकर एक हो जाती है,

काइया महलु मंद्र वर हरि का तिसु मिह राखी जोति खपार शाशाया शारीर के अंतर्गत सब कुछ है— सारे विवेचन का ताल्प्य यह है कि शरीर के ही खंतर्गत सारा वस्तुएँ हैं। गुरु ख्रमरदास जी ने एक पद में इसका वर्णन इस प्रकार किया है, ''इस काया के खंतर्गत स्वरह, मण्डल, पाताल खादि सभी वस्तुएँ हैं। यहाँ तक कि इसी शरीर के खंतर्गत सारी सिहिट का जीवनदाता ख्रथांत् परमालमा निवास करता है। वह परमालमा इस शरीर के खंतर्गत रहता है, जो सिहट के समस्त प्राणियों की रहा करता है। काया गुरु द्वारा दिए गए नाम का जप करती है, वह अस्यन्त सुसी खोर सीमायशालिनी है। इस काया के खंतर्गत उस परमालमा का वास है, जो दिलायी पड़ता है। किन्तु गैंवार मनमुख इस गहन रहस्य को न समस्त कर बाहर दुँदने जाता है। सद्गुह की सेवा से सदीव सुख की प्राप्ति होती है। सद्गुह ही अलख परमालमा का साह्यात्कार कराता है। इस शरीर के भीवर शान-स्पी रल है और भक्ति स्पी भागदार है। नव खरड, प्रभी, हाट पट्टल, वाजार खादि सहिट की हरयमान बस्तुएँ इसी शरीर के

<sup>1.</sup> श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सोरठि, महला 1, पुष्ठ ५६८

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, सोरिठि, महला ३ प्रष्ठ ६४४

रे, श्री गुरु प्रंथ साहिब, मलार, महला १, पृष्ठ १२५६

भीतर हैं। गुइ के शब्द पर विचार करने से इसी शरीर के श्रंतगंत नाम की नवनिषियों की श्राप्त होती है।..... काया के भीतर ब्रह्मा, विष्णु, महेश हैं, जो श्रकाल पुरुष की प्रथम सुष्टि हैं श्रीर जिनसे संसार उत्पन्न होता है।

परन्तु कहीं इस नश्वर शरीर को ही सत्य मान कर विरोचन की

स्थिति न प्राप्त हो जाय, इससे नवम गुढ़ ने चेतावनी दी है-

साधो इह तनु मिथिया जानउ।

या भीतिर जो रामु बसतु है साचो ताहि पद्यानो ॥ १ १ १ रहाउ॥ १॥ श्रार्थात्, "पे साघो, इस पंचभीतिक शरीर को शाश्वत मत समको। यह तो नश्वर श्रीर अनित्य है, इससे मिध्या है। इस शरीर में अहंभाव मत रखो। बल्कि इसके मीतर जो घट-बट में रमण करने वाले राम है, उन्हें ही सत्य समको।"

अतः शरीर के सम्बन्ध में गुरु अभरदास जीकी वासी का पूरा माव लेना चाहिए। एकांगी अर्थ-अहस से चार्वाक मत की पुष्टि हो सकती है.

जिससे अर्थ का अनर्थ हो सकता है।

मनुष्य और परमात्मा में अभिन्नता — मनुष्य श्रह्मन , शक्तिहीन और गुणहीन है। परन्तु जिस समय वह परमात्मा के भजन, चिन्तन में इतना निमग्न हो जाता है कि निषुटी (जाता, ज्ञेब, जान) श्रध्या (ध्याता, ध्येय तथा ध्यान) श्रथ्या (श्राराधक, श्राराधना तथा श्राराध्यदेव) का भाव मिट जाता है, उस समय वह साज्ञात् परमात्मा का ही स्वरूप हो जाता है। ऐसे पुरुष श्रीर परमात्मा में कोई श्रन्तर नहीं रह जाता—

जिह बट सिमरनु राम को, सो नरु मुकता जानु । तिहि नरु हरि अंतरु नहीं, नानक सची मानु 3 ॥४३॥ गुरु श्रेगद देव का कथन है कि ईश्वर का साक्षास्कार करने वाला

काइका ग्रंदरि बहमा विसनु महेसा सभ ग्रोपति जितु संसारा ॥ सुद्दी, महला ३, एष्ट ७५७

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रेय साहिब, काइन्ना समु किछु बसै खरड मरडल पाताला

२. श्री गुरु प्रथ-साहिब, रागु वसंतु, हिडोलु, महला ६, एछ ११८६

३, श्री गुरु ग्रंव साहिब, सलोक, महला १, एछ १४२४

पुरम अपने कुल को तार देता है। उसकी माता घन्य है कि उसने ऐसे पुत्र-रन को जन्म दिया है—

इनु उघारे आपसा धंनु जठोदी माइआ ।॥

श्रतः ब्रह्मवेचा की हथ्दि में सारा जगत् सिंबदानन्द स्वरूप परमात्मा हो जाता है। श्रसत्, जह श्रीर दुःख उसे प्रतीत नहीं होते। उसकी हथ्दि में हो त्रिपुटी भिट जाता है। उसकी हथ्दि में न तो कोई कमें है, न कर्चा है। सारे कार्य, कारण श्रीर कियाएँ उसकी हथ्दि में परमात्म-स्वरूप हैं। श्रतः ऐसे पुरुष श्रीर परमात्वा में कोई श्रन्तर नहीं है।

आत्मा

श्री गुरु अन्य साहिन, में आतमा की अमरता का प्रतिपादन वेदान्त-अन्धों के समान किया गया है। गुरु अर्जुन देव कहते हैं—

"शरीर के नध्य होने पर, भला आतमा कैसे नध्य हो सकती है। शरीर पंचभूतों से निर्मित है। शरीर के नध्य हो जाने पर, उसके तत्व अपने तत्वों में मिल जाते हैं। उदाहरखार्थ शरीर के नध्य होने पर उसका पवन तत्व अपने पवन तत्व में, आत्म तत्व अपने अश्मि तत्व में तथा अश्मि तत्व अश्मि से मिल कर एक हो जाता है। मला रोने वाले की क्या टेक है श्वह किसके मरने पर रोता है !... ... ... ईस शरीर में स्थित जो आत्मा है, वह न तो मरा है, न मरने योग्य है। वह अविनाशो होने के कारण नध्य भी नहीं होता। इसलिए जो व्यक्ति शरीर को हो आत्मा जानते हैं, वे अम में हैं। शरीर नश्वर है, अतः वह आत्मा नहीं हो सकतो। जो शरीर से प्रथक् आत्मा की जानता है, वह धन्य है। गुरु के अम जुकाने पर ही वास्तविक आत्म-तत्व की प्रतीत होती है। वास्तव में शरीर में स्थित आत्मा तो न कभी मरती है और न कभी आती जाती है।"

विकल गुरुश्रों ने शरीर के मिय्याल को स्थान-स्थान पर बतला कर श्रात्मा की ध्यक्ता श्रीर श्रमरता विद्य करने की चेटा की है। गुरु श्रर्जुन देव ने शरीर की नश्वरता के सम्बन्ध में श्रपने विचार निम्नलिखित

<sup>1,</sup> श्री गुरु प्रंय साहिब, सलोक महला २, पृष्ठ 1३६

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब,—पवनै महि पवनु समाइका ।

ना कोई मरे न श्रावै जाइश्रा || रामकली, महला ५, पृष्ठ ८८५

ढंग से व्यक्त किए हैं—"परमात्मा ने तुम्हारे शरीर का निर्माण किया है। इसे सत्य जानो कि यह अवश्य मिटी में मिल जायगी। ऐ गँवार, ऐ अचेत, शरीर के मूल को अर्थात् उसमें दियत जो आत्मा है, उसे पहचानो। शरीर पर अभिमान करना व्यर्थ है। तुम इस संसार में केवल तीन सेर अब के मेहमान हो। अन्य वस्तुएँ तुम्हारे पास परमात्मा की ओर से अमानत के रूप में रखी गयी हैं। यह शरीर विष्टा, अस्थि तथा रक्त का सम्मिश्रण है। उन पर चमड़ा लपेटा हुआ है। इस अस्थि, रक्त और चमड़े की देरी पर तेरा अभिमान व्यर्थ है। इस शरीर में स्थित आत्मा अथवा परमात्मा को त् जानने का प्रयास करो। इसी के जानने से पवित्र हो सकते हो, नहीं तो सदैव अपवित्र बने रहोगे। "

गुरु अर्जुन देव ने आतमा-स्वरूप को पूर्व माना हैं। उसमें किसी मी प्रकार की न्यूनता नहीं है। आतमा का ठीक ठीक बोध हो जाने पर सारी खोज, दौड़-धूप, चंचलता समाप्त हो जाती है, क्योंकि सारी बस्तुएँ उसी में स्थित हैं, उससे प्रथक् कुछ भी नहीं हैं—

आपु गइत्रा ता आपिह । कृपा निधान की सरनी पए ।। जो चाहत सोई जब पाइआ । तब दुँदन कहा को जाइत्रा ।। असथिर भए बसे सुख आसन । गुरि प्रसादि नानक सुख वासन<sup>२</sup> ॥

Hoolis

आत्मोपलिध के साधन: शन की प्रति कथनी तात्र से नहीं हो सकती। शान का कथन लोहे के समान कठिन है। मगवत्कृपा से ही आत्मोपलिख हो सकती है। अन्य सारी हिकमतें ( युक्तियाँ ) व्यर्थ है। गुरु अर्जुन देव ने एक स्थल पर आत्मोपलिख के साधनों का इस प्रकार उल्लेख किया है—

गुर सबद रिंद अंतरि धारे । पंचजना सिउ संग निवारे ॥ दस इंद्री करि राखे वासि । ता कै आतमै होइ परगासु ॥ ऐसी दक्ता ता कै होइ । जा कउ दहआ महस्रा प्रभ सोइ ॥१॥रहाउ॥

बिनु बुक्ते त् सदा नापाक ॥४॥१४॥ श्रासा, महला ५, पृष्ट ३७४

<sup>া়</sup> श्री गुरु प्रंथ साहिब—पुतरी तेरी बिधि करि थाटी......

२. श्री गुरु संघ साहिब, गउड़ी, महला ५, पृष्ट २०२

साजनु दुसद जा के एकै समानै । जेता बोलणु तेता पिश्वानै । जेता सुनवा तेता नामु । जेता पेखन तेता धिश्वानु ॥२॥ सहजे जागणु सहजे सोड् । सहजे होता जाड् सु होड् ॥ सहजे वैरागु सहजे ही इसना । सहज चूप सहजे ही जरना ॥३॥३॥ उपर्युक्त वाणी को स्थान में रखते हुए ब्राल्मा-साझात्कार के कम निम्नलिखित कहे जा सकते हैं—

- (१) गुरु के शब्द अथवा उपदेश को हृदय में धारण करना ।
- (२) काम, कोच, लोम,मोशदि को वश में करना ।
- (३) पंच कर्मेन्द्रियों तथा शानेन्द्रियों को वश में करना।
- (४) परमात्मा की कृषा में पूर्ण विश्वास, आस्था और निष्ठा रखना।
- (५) उन्जनों और दुष्टों के श्रंतर्गत एक ही स्नात्मा का दर्शन करके उन्हें समान समझना।
- (६) विराट् परमात्मा की उपावना में लीन होना—
   उदाहरखार्थ—
  - (अ) जितना बोलना, उसमें शानबुद्धि रखना।
  - (ग्रा) जो कुछ भी सुनना, उसे नाम समझना ।
  - (इ) जो दुछ देखना, उसे ध्यान समकता।
- (७) सहनावस्था में रहना—ग्रथांत् सहज भाव से सोना, जगना, ग्रीर जीवन-निर्वाद सम्बन्धी किया श्री के करने में तथा उनकी सफलता श्रीर ग्रसफलता की प्राप्ति में सहज वृत्ति रखना। इसी प्रकार सहज भाव का वैराग्य, सहज भाव का हँसना, सहज भाव का सीन ग्रीर सहज भाव का जग ग्रादि होना चाहिए।

उपर्युक्त साधनों के आत्मोपलिध हो सकती है।
आत्मोपलिध का आनन्द—'जो पिसड में है, वही अझासड में
है।'—जब इस प्रकार अझात्मैक्य का आनुभव हो जाय, तब सारा मेद-भाव
नध्द हो जाता है। सारी त्रिपुटी—जाता, जेब, ज्ञान—की वृत्ति समाप्त हो
हो जाती हैं। इसी स्थिति में साधनों का आंहभाव भी नध्द हो कर आराध्य
देव का स्वरूप हो जाता है उसका सारा 'मैंपन' भी आराध्य देव हो जाता
है। इस स्थिति में अंहमाय का रोग तथा उसके उपचार की औषित्रयाँ
(साथनाएँ) मिद्र कर एक हो जाती हैं—

नानक परले ग्राप कड, ता भारख जाख । रोगु दारू दोने बुक्ते, ता बैंदु सुजाखे ।। गुरु ऐसा सुजान नैय है कि 'इउमै' राग ग्रीर उसकी ग्रीपधियाँ एक

साय मेट देता है।
श्री गुरु ग्रंथ साहिब, में आत्मा की प्राप्ति करने वाले पुरुष की दशा
का उत्कृष्ट चित्रण किया गया है। इस पर विचार करने से सहजानन्द अथवा आत्मानन्दन्की प्रवल हिलोरें हृदय में उटने लगती हैं— भइश्रो प्रगास सरब उजीकारा गुर गिष्ठानु मनपि प्रगटाइको। अंस्त नाम रिको मन नृपतिका अनभै टहराइको।

ना किछु आवत, ना किछु जावत सभु खेलु कीको हिरराइको ।।।१५।११५।।११६।। अर्थात् जब सदगुर ने मन में आत्मशान जायत कर दिया, तो बाहर

भीतर सभी जगह प्रकाश हो गया, सारे चराचर प्रकाश मय दिखायी पड़ने लगे। परमातमा के अमृत नाम पीने से मन तृष्ठ हो गया। दूचरे भय समाप्त हो गए। आत्म-स्वरूप में विश्वाम प्राप्त होने से न कुछ आता हुआ दिखायी पड़ता है और न कुछ जाता हुआ। सारी वस्तुएँ आत्मा में स्थित है। यह सब परमात्मा की लीला है।

एक दूसरे स्थल पर भी वर्णन प्राप्त होता है—

श्रमाविस श्रातम सुर्खा भए संतोख दीशा गुरदेव ।

मनु तनु सीतल सांति सहज लागा प्रभ की सेव ।।

दूरे बंधन बहु विकार सफल प्रन ताके काम ।

दुरमित मिटी हडमें छुटी सिमरत हरि को नाम ।।

सरिन गही पारबहम की मिटिशा श्रावागमन ।

श्रापि तरिश्रा कुटुंब सिउ गुण गुविन्द प्रभ रवन ॥

हरि की टहल कमावर्णी जपीए प्रभ का नामु ।

गुरु पूरे ते पाइश्रा नानक दुल विसासु ।

सारांश यह है कि श्रात्मायलिन्य का श्रानन्द वर्णनातीत है ।

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रंथ साहिय, माम्त की बार, महला २, १९८ १४८

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउदी, महला ५, पुष्ठ २०६

३ औ गुरु मेंथ साहिब, थिती गड़दी, महता ५, प्रष्ठ ३००

"मन्यते अनेन इति मन :'— अर्थात् जिसके द्वारा मनन करने का कार्य सम्पादित हो, वह मन है। भारतीय धार्मिक अन्धों में मन के ऊपर बहुत कुछ कहा गया है। यह मानव रारीर का अत्यंत सहम अंश है। यह वह अहरय शक्ति है जिसके द्वारा संकल्य-विकल्प होता है। मन के आठ गुण है—संख्या, परिणाम, प्रथकत्व; संयोग, वियोग, परत्व, अपरत्य एवं संस्कार। मन में ज्ञान और कर्म दोनों ही अंशों का समावेश है। वेदान्त-शास्त्र में यह अन्तःकरण चतुष्टय (मन, बुद्धि, चित्त एवं आहंकार) का एक अंग माना गया है। योगशास्त्र में मन ही को चित्त की उपाधि प्रदान की गई है। बौद एवं जैन धर्मों के अन्तर्गत मन को धष्ठ इन्द्रिय की उपाधि प्राप्त है। मन मानव शरीरस्थ महान् शक्ति है। मन में अनन्त सर्जना शक्ति है। पुराखों के अनुसार बद्धा की उत्यक्ति मन से और बद्धा के मन से संसार की रचना हुई। इस प्रकार स्विध का मूल कारण मन है भाग

तैत्तिरीयोपनिषद् में भृगु वज्ञी के द्वितीय अनुवाक से लेकर पष्ठ अनुवाक तक, अन-त्रहा, पाण-त्रहा, मन-त्रहा, विज्ञान-त्रहा और आनन्द-त्रहा का कथन किया गया है। इन्हों के आधार पर वेदान्त-प्रन्थों में अत्रमय कीश, प्राणम्य कीश, मनोमय कीश, विज्ञानमय कीश तथा आनन्दमय कीश की कल्पना की गयी है। वास्तव में मनोमय कीश सबसे व्यापक, इद् और बन्धन का हेतु है।

कठोपनिषद् में भी मन की प्रवत्तता की श्रोर चंकेत किया गया है— श्रात्मनं रिधन विद्धि शरीरं रथमेव तु । बुद्धिं तु सार्श्य विद्धि मन: प्रग्रहमेव चर् ।।

इसका तात्पर्य यह कि उस आतमा को (कर्मफल मोगने वाले संसार को रथी) रथ का स्वामी, जान और शरीर को तो एक ही समक्क, क्योंकि शरीर रूपी के रथ में बैंचे हुए अश्वरूप इंद्रियगण से खोंचा जाता है। निश्चय

<sup>1.</sup> सुन्दर-दर्शन : त्रिलोकीनारायण दीवित, पृष्ट २१६

२ कठोपनिषद् अध्याय १, बल्ली ३, मंत्र ३

करना जिसका लक्ष्य है, उस बुद्धि को सारथी जान। संकल्प-विकल्पादि रूप मन को प्रयह (लगाम) समक्त, क्योंकि जिस प्रकार घोड़े लगाम से नियन्त्रित होकर चलते हैं, उसी प्रकार श्रोबादि इन्द्रियाँ मन से नियन्त्रित होकर ही अपने विषयों में प्रवृत्त होती हैं।

श्री मद्मगवद्गीता के छठे अध्याय के २४ वें श्लोक में अर्जुन द्वारा मन की चंचलता का स्वक्ष इस प्रकार बताया गया है। अर्जुन भगवान् श्रीकृष्ण से कहते हैं—

चंचलं हि मनः कृष प्रमाधि बलवद् इदम् । तस्याहं निप्रहं सन्ये वायोरिव सुदुष्करम् ।।

अर्थात् हे श्रीकृष्ण जो, यह मन बड़े चंचल श्रीर प्रमथन स्वभाव वाला है तथा बड़ा हढ़ श्रीर बलवान है। श्रतएव उसकी वश में करना वासु की भाँति श्राति दुश्कर भानता हूँ।

योग-वाशिष्ट में भी मन का स्वरूप ग्रत्यन्त व्यापक माना गया है। बुद्धि, मन, चित्त, श्रद्धंकार, कर्म, कल्पना, स्मृति, वासना, ग्रविधा, मल, माया, प्रकात, जीव, पर्यष्टक (ग्र्यांत् मन, बुद्धि, ग्रद्धकार तथा पंच ज्ञानेन्द्रियाँ) श्रातिवाहिक शरीर, ग्र्यांत् स्कम शरीर का जो श्रत्यन्त दूर तक श्रासानो से चला जाता है। इन्द्रिय, देह, ब्रह्मा, विराट्, सनातन, नारायख ईशा, प्रजापति श्रादि सब मन के स्वरूप माने गए हैं?।

भक्तिकाल के सभी प्रसिद्ध कवियों ने मन की डाँटने, फटकराने, तथा फुसलाने और पुचकारने की चेष्टा की है। कवीरदास, दादू, तुलसीदास, तथा स्टब्स सभी में यह प्रवृत्ति ऋच्छी मात्रा में पायी जाती है।

गुर नानक देव ने भी मन की विशद विवेचना की है। उनकी परम्परा एवं विचारधारा का अनुसरण अन्य गुरुआ ने भी किया है। श्री गुरु अंथ साहिब में मन के ऊपर अनेक पद पाये जाते हैं। इससे यह सिद्ध होता हैं कि सिक्ख-गुरुओं न मन के स्वरूप, इसकी अवलता, मनोमारण की विधि आदि को भली भाँति समका था। अब सिक्ख-गुरुओं के अनुसार विश्वित मन पर विचार किया जायगा।

१ श्रीमद् भगवद्गीता, अन्याय ६, श्लीक २४

२, दी फिलासकी ऑक्र्द योगवाशीष्ट : मीखनलात आग्नेय,

मन का स्वरूप

मन की डत्यांत और उसके रूप—ग्रादि गुरु नानक देव ने मन की उत्पत्ति पंच तत्त्वों — ग्राकाश, पवन, श्राम, जल तथा पृथ्वी से मानी है। इसकी उपमा शाकों से दो गयी है। यह बड़ा ही लोभी श्रीर मूढ़ हैं —

इहु मनु करमा इहु मन धरमा।
इहु मनु पंच ततु से जनमा।
साकत लोभी इहु मनु मृदा भादा॥
गुक्धों के अनुसार मन के दो रूप हैं—

(१) इसका जोतिर्मय, प्रकाशमय श्रयवा शुद्ध-स्वलप।

(२) श्रहंकारमय स्वरूप-माया से आच्छादित मन ।

उदीतिमय मन—व्योतिमय वह मन है, ।जनके द्वारा अपना मूल,
आदि उत्पत्ति स्थान पहचाना जाता है। इस मन को सदैव यह बोध रहता
है कि परब्रह्म परमात्मा मेरे साथ है। इस मन के द्वारा अपना सक्वा
उत्पत्ति-स्थान, अर्थात् परमात्म-स्वरूप पहचानने से परमात्मा रूपी पति जाना
जाता है और जीवन-मरख का वास्तविक रहत्य जात होता है। गुढ कृपा
से एक परमात्मा का बोध होता है और देत भाव का नाश हो जाता है
अर्थात् सब कुछ परमात्मा माभ रह जाता है। इसी ज्योतिमय मन अयवा
विश्वाद मन से अहंकारो मन का अहंकार मिटना है, जिससे उसे शान्ति
आस हंता है। इससे आनन्द की बधाई बजने लगती है और पुरुष मान्य
हो जाता है 200

युव नानक देव का कथन है कि इसी उपीतिर्मय मन में आप्यान्मिक धन निहित है। इसमें परमात्मा के नाम के माखिक, रज, होरा आदि अन्तर्दित हैं—

मन महि माखकु लालु नामु रतनु पदारधु हीरु<sup>3</sup> ॥४॥२१॥

मित स्रांति आई बजी बचाई ता होचा परवाछ ॥२॥७॥५॥२॥७॥ चासा, महला ३, पृष्ठ ३६१

१. श्री युरु प्रथ साहिब, जासा, महला १, जसटपदीजा, पृष्ट ४१५

२ श्री गुरु अंब साहिब, मन तूं जोति सरूपु है खापला मूलु पछाखु ।

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिय, सिरी रागु, महला १, एह २२

गुर अमरदास जी का कथन है कि ऐ ज्योतिर्मय मन, तेरे अन्तर्गत परमात्मा के घन का अद्भुत खजाना अंतर्हित है। उस खजाने को त् बाहर मत दूँद, वह तुम्हीं से प्राप्त होगा।

मन मेरिश्रा शंतरि तेरे निधानु है बाहरि बसतु न भाति । ।२॥३॥

गुठ अर्जुन देव ने ज्योतिर्मय अथवा विशुद्ध मन की महत्ता निम्न-लिखित देग से व्यक्ति की है, "अगम परमात्मा के स्वरूप का जोतिर्मय मन में हो स्थान है। गुठ की महती अनुकम्या से कोई विरला ही इस तख को जान सकता है। उस ज्योतिर्मय मन में सहजावस्था के परम आनन्द के अमृत कुखड भरे पड़े हैं। जिसे इन अमृत-कुखड़ों की प्राप्ति होती है, वहीं इनका स्थास्त्र कर सकता है—

> अगम रूप का मन महि थाना । गुर प्रसादि किनै विरलै जाना ॥१॥ सहज कथा के अंग्रुत कुंटा । जिसहि परापति तिसु लै भुंचा रै॥रहाउ॥ ॥३५॥१०॥।

गुरु श्रर्जुन देव ने एक आध्यात्मिक रूपक द्वारा ज्योतिमेय मन की विराद विवेचना की है —

> मन मंदर ततु, साजी बारि । इस ही मधे वसतु अपार ॥ इसहि मीतरि सुनिश्चत साहु । कवनु वापारी जा का उहा विसाहु ॥ 1 ॥ नाम रतन को को विउहारी । असूत मीचन करें आहारी अ॥ १॥ रहाउ॥ १ ॥ ८५

अर्थात् ज्योतिर्मय मन रूपी महल के चारों ओर शरीर की चहार-दीवारी बनी हुई है। इस महल में परमात्मा रूपी घन की अमिश्त बस्तुएँ संग्रहीत है। उसी महल के भीतर उन वस्तुओं का साहु (परमात्मा) वैठा हुआ है। ऐसा कौन सा ज्यापारो है, जिसका वह साहु (परमात्मा) विश्वास कर सक्या है नाम रूपी रक्न का जो ज्यापार करने वाला है, वही शरीर की विषय रूपी चंशारदीवारी को लाँघकर, ज्योतिर्मय मन रूपी महल में प्रविष्ट हो कर परमात्मा रूपी साहु का साहात्कार कर सक्या। वहाँ पहुँचने पर

१. श्री गुरु प्रेय साहिय, वडहंसु, महला ३, पृष्ठ ५६१.

२ क्री गुरु ग्रंथ साहिब, गडबी, महला ५, प्रष्ट १८६

३, श्री गुरु प्रंथ साहिब, गउदीगुश्रावेरी, महला ५, पृष्ठ १८०-८ १

उसे श्रमृतरूपी भोजन लाने को मिलेगा, जिससे उस ही तुच्छि, पुष्टि श्रीर जुषा-निवृत्ति होगी। यह उस साहु के साथ सदैन के लिए हो जायगा।

अहंकार युक्त सन — मन का दूखरा स्वरूप मोहिनी महया से मोहित तथा ऋहंकार से भरा हुआ है। इसले वह बार-बार अनेक योनियों में भ्रमण करता फिरता है। अंत में ऐसे आहंकार-युक्त मन को पछताना पड़ता है। यह मन आहकार और नृष्णा के भयानक रोग में फँस कर (मनुष्य के अमूल्य) जन्म को व्यर्थ ही नष्ट कर देता हैं।

माया सक्त मन द्राधवा विषयासक मन अत्यन्त प्रवल है। अनेक उपाय करने पर भी यह अपने स्वभाव को नहीं त्यागता। ऐसा मन इंत भाव से अनेक दुःखों को लाता है और जीव को नाना भाँति के कथ्ट देता है—

इह भनुका अति सबल है, इहें न कितै उपाइ॥

तूजै भाइ हुख लाइया, बहुती देह सजाहरे ॥४॥१८॥५१॥

इसका स्वभाव अत्यंत चंचल है। यह बहुरेगी है और दशों दिसाओं

में घूस-धूम कर उनकर मारता फिरता है। सदैव अनेक आशाओं का ही
चिन्तन,करता है। इसमें सदैव तृष्णा बनी रहती है।

मनु दह दिसि चिल चिल भरिष्या मनमुख भरिम भुलाइचा। नित धासा मनि चितवें मन तृसना भुख लगाइचा । ।३॥१॥५॥। दसो दिशाच्रों में दौड़ने के कारण वह सदैव चंचल बना रहता है। एक इस्स भर के लिए स्थिर नहीं होता। तब, मला ऐसा चंचल मन परमात्मा के गुस्सान में कैसे च्रानुरक्त हो सकता है ?

> 1. श्री गुरु ग्रंथ साहिब,—मन त्ं गारिब चटिका गारिब लदिखा जाहि।

> > इहु कहै नानक सन तुं गारिव ऋटिऋर गारिव सदिखा जावहे । ॥६॥२॥७॥९॥९॥॥

> > > व्यासा, महला ३, एष्ठ ४४१

२, श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला ३, एष्ठ ३३ ३ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सुरी, महला ४, एष्ठ ७७६

मन्या दह दिसि धावदा सोहु कैसे हिर गुण गावै । १॥२॥ यह श्रपनी चंचलता के ही कारण कभी आकाश की धेर करता है, तो कभी पाताल की—

इहु मन्त्रा लिनु उभ पह्चाली भरमदा राष्ट्राशाशा

गुर ने निम्नलिखित लपक द्वारा मन की चंचलता इस माँति व्यक्त की है, 'शारीर रूपी नगर में एक बालक बसता है। यह बालक मन को छोड़ कर और कोई दूसरा नहीं हैं। जिस प्रकार बालक का स्वभाव अत्यंत चंचल है, उसी प्रकार मन का स्वभाव भी है। वे दोनों ही एक इस के लिए भी शान्त नहीं रह सकते। इस बालक को वश में करने के लिए अनेक उपायों का आसरा लिया गया है, किन्तु सब व्यर्थ सिंह हुए। मन रूपी बालक शरीर रूपी नगर के आकर्षण पर सुग्ध होकर बार-बार इसी में अमस करता है अर्थात् मन शरीर के भी मों में रमता है। यह भी मों से विमुक्त करापि नहीं होता—

काइम्रा नगरि इकु वालकु बसिया खिनु पलु विरु न रहाई । श्रानिक उपाय जतन करि थाके वारंबार भरमाई<sup>3</sup> ॥१॥१॥६॥

यह मन हाथी, शाक्त छीर अत्यन्त दीवाना है। भाषा के वनखरड में मोहित तथा हैरान होकर किरता रहता है छीर काल के द्वारा इथर-उबर प्रेरित किया जाता रहा है —

> मनु मैनलु साकतु देवाना । वनलंदि माइन्ना मोहि दैराना । इत उत जाहि काल के चापे<sup>४</sup> ॥१॥४॥

गुर नानक देव ने इसकी चंचलता की समानता बायु की चंचलता से इस प्रकार की है—

मन्त्रा पडण विंद् सुखवासी नामि वसै सुख भाई । ॥३॥१॥

<sup>1</sup> श्री गुरु प्रंव साहिब, वडहंसु, महला ३, पृष्ठ ५६५

२ श्री गुरु प्रंथ साहिब, श्रासा, महला ४, पृष्ठ ४४३

३ श्री गुरु प्रंथ साहिय, वसंत हिंडोलु, महला ४, एष्ट ११६१

४ श्री गुरु मेंय साहिब, रागु जासा, महला १, पृष्ठ ४१५

५ श्री गुरु प्रंथ साहिब, सोरठि, महला १, पृष्ठ ६३४

श्रर्थात् वायु की भाँति चंचल मन थोड़ी देर भी दिक सके, तो नाम में सुखी होकर बैठ सकता है।

गुरु ऋर्जन देव ने मन की उपमा तेली के वैल से दी है-धाइची रे मन दह दिसि धाइस्रो। माइका मगन सुवादि लोभि मोहिको तिनि प्रभि का सुलाइको ॥ रहांड ।।

धावत कड धावहि बहु भाती जिउ तेली बलदु अमाइक्रो ।।२॥।।।३॥ अर्थात्, अरे यह मन माया के स्वाद में लुस्थ होकर दसों दिशाओं में दौड़ता रहता है। इसी कारण उसने प्रभु को भुला दिया है। यह मायिक पदायों के पीछे उसी भाँति चक्कर लगाता रहता है, जैसे तेली का वैल कोल्ह के इर्द-गिर्द घुमता रहता है।

गुरु अर्जुन देव ने एक स्थल पर कहा है, ''यह मन अनेक प्रकार के विषयों के भोगने से मी तृष्त नहीं होता । मन अत्यन्त भोग भोगने पर भी कभी तृप्त नहीं होता । माया के अनेक प्रकार के रंगों को देखकर भी यह शान्त नहीं होता । महर, मलूक और लान होकर अनेक भीग भीगता है; किन्तु फिर भी तुप्त नहीं होता । हे संत, हमें उछ सुख का मार्ग बतास्रो जिससे तृष्णा बुक्त जाय और मन तृप्त हो जाय। यद्यपि मन ने वायु के समान तीवगामी घोड़ों की सवारी की, चोवा-चंदन लगाया, सेन पर सुन्दरियों के साथ रमण किया, नाट्यशाला की रंग स्थली के नटों के गानों को सुना, फिर भी उसे तृष्ति नहीं प्राप्त हुई, यह मन सभा के गलींचों से सने हुए तस्त पर बैठा, सुन्दर उद्यानों के सभी प्रकार के मेवों का रसास्वादन किया, आखेट में रुचि दिखलायी तथा अन्य राजाओं की लीलाओं, अनेक पर्पची और उद्यमों में प्रकृत हुआ, फिर भी उसे मुख नहीं प्राप्त हुआ।" र

गुर तेगवहादुर जी ने एक स्थल पर मन के स्वभाव और प्रवलता

<sup>1.</sup> थी गुरु ग्रंय साहिब, टोडी, महला ५, पृष्ट ७१२

२. श्री गुरु प्रथ साहिब - बहुरंग माङ्ग्रा बहु विधि पेछी।

मन न सहेला परपंचु हीला ॥३॥१२॥८१॥ गढदी-गुजारेरी, महला, ५, पृष्ट १७६

का इस प्रकार वर्णन किया है, "यह मन ऐसे हठीले स्वभाव का है कि इसे कितना ही समकाया जाय, पर यह एक भी सीख नहीं सुनता। चाहे इसे कितनी भी शिक्षाएँ क्यों न दी जायँ, पर यह अपनी बुरी मित को नहीं खोंकता। माया के मद में बावरा होकर यह परमात्मा का गुणगान भी नहीं करता। अनेक प्रकार के प्रपंच रचकर जगत् को छलता है अौर अपना ही पेट भरता है। इसका स्वभाव श्वान की पूँछ के सहश है। श्वान की पूँछ चाहे जितनी हो सीधी क्यों न की जाय, पर वह टेढ़ी ही रहती है। इसी प्रकार मन को कितनी ही शिक्षा क्यों ने दी जाय, पर वह करता अपने स्वभाव का ही है।"

सारांश यह कि मन माया के आश्चवाँ में सोता रहता है— मनु सोइआ माइआ विसमादि।

मनोमारख

मनोमार ए का महत्व—यह बताया जा जुका है कि सिक्ख-गुरु शं ने मन की चंचलता और प्रवलता का विस्तार के साथ विवेचना किया है। नश्वर, अनित्य मायिक पदार्थों में जो सःय शाश्वत भाव की कल्पना होती है, वह मन हो के कार ख है। यह मन अत्यन्त प्रवल है, बिना इसके मारे आध्यात्मिक पय में तिनक भी उन्नति नहीं होती। मन काम, कोघ, लोभ, अहंकार, सोटी बुद्धि तथा दैतमाव के क्शीभृत है। अतएव वह जब तक इनके क्शीभृत है, तब तक आध्यात्मिक विकास में मनुष्य आगे नहीं बद्द सकता—

ना मनु मरे न कारज होइ।

मनु वसि दृता दुरमति दोइ।

मनु मानै गुरते इकु होइ<sup>3</sup> ॥१॥३॥

वास्तव में "लिव" श्रीर "धातु" स्त्रयात् "श्रेयस्" श्रीर 'प्रेयस्"

सुखान पृद्ध जिंड होड़ न सूचो कहियो न कान धरे ॥२॥ रागु देव गांधारी, महला ६, पृष्ट ५३६

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब-यह मनु नैकु न कहिन्नो करें।

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब-गउदी-गुझारे री, महला ५, पृष्ठ १८२

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब-गउदी-गुत्रारे री, महला १, एए २२२

दो पृथक् पृथक् मार्ग हैं। लिब (श्रेयस्) का ताल्पर्य भगवद्भिक श्रीर 'परमातम-प्रेम'' से है तथा धातु (प्रेयस्) का ताल्पर्य ऐहिक सुल-प्राप्ति है। साधारण भनुष्य का मन ऐहिक विषयों के हर्द-गिर्द चक्कर लगाता रहता है श्रीर कामिनी काचन के प्रवल ब्राक्ष्यण को त्याग नहीं सकता। श्रेष्ठ साधक 'लिब' श्रीर 'थातु' में से, 'धातु' का त्याग कर 'लिब' का वरण करता है। लिब-प्राप्ति की उत्कट इच्छा से वह परमात्मा के 'हुकम' के अनुनार कमों में प्रवृत्त होता है। स्वा साधक 'सबद' में कसीटी लगा कर मन को मारता है। यदि स्कम दृष्टि से देखा जाय, तो विदित होगा कि सारा भगवा मन ही में है। मन ही बन्यन श्रीर दुःच का हेतु है। पर जोतिर्भय मन से ही श्रदंकार युक्त की निवृत्ति होती है। श्रंत में सारे मगदों की निवृत्ति होने पर श्रदंकार युक्त की निवृत्ति होती है। श्रंत में सारे मगदों की निवृत्ति होने पर श्रदंकार मुक्त मन ज्योतिर्भय मन में विलोन होकर परमात्मा के प्रेम का श्रमृत पीता है। उस श्रमृतपान से जो भी इच्छा होती है, वह पूरी होती है। मन को छोड़ कर जो श्रम्य के साथ संवर्ष करते हैं, वह सब व्यर्ष है। इससे सारा जीवन नष्ट हो जाता है।'

धादि गुर नानक देव ने इसी से मनोमारण का संकेत अपने सिक्खों को दिया है—

"इस मन को मार कर परमातमा से मिलो। उनके मिलने से फिर कभी दु:खन होगा।"

गानक इहु मनु मारि मिलु मी, फिरि दुखु न होह् राजाश्या। श्रातः जब तक मन नहीं मरता, माया नहीं मरती। मन के मरने से बह बूढ़ी हो जाती है और उसका सारा आकर्षण समाप्त हो जाता है।

ना मनु मरै न माइचा मरे 3॥१॥१॥

मनोमारण की विधियाँ—मनोमारण इस से कदापि नहीं होता। इट से कोई मन को उच्छुक्कलाख्रों से नहीं छुड़ा सकता। इस सिझान्त को

१, श्री गुरु प्रंथ साहिय-खिब, धानु दुई राह है हुकमी कार कमाइ।

विग्रु मन, जि होरी नालि लुक्तगा जासी जनमु गवाइ ।। सिरी रागु की वार, सजोक, महला ३, पृष्ट ८० २, श्री गुरु प्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, पृष्ट २१ ३ श्री गुरु प्रंथ साहिब, प्रभाती, महला १, पृष्ट १३४२

यदि हम आधुनिक मनोविज्ञान की कसीटी पर कमें, तो गुक्यों की विचार-धारा अज्ञरशः सत्य प्रतीत होगी। आधुनिक मनोवैज्ञानिकों का विचार है कि प्राकृतिक प्रवृत्तियों को दबाकर मन को बशीभूत नहीं किया जा सकता। उन्हें अन्य दिशा में लगा देना हो, उनके शमन का सर्वश्रेष्ठ उपाय है। श्रीमद्भगवद्गीत। के छठे अध्याय के पैतिसर्वेश्लोक में मन को अभ्यास और वैराग्य से शनैः शनैः यश में करने के लिए कहा गया है। तीसरे गुरु अमर-दास जी ने कहा है—

मन इठि कितै उपाइ त छुडीऐ सिमृति सासत्र सोधह जार् । १६॥२॥१६॥

अनेक स्मृतियों, शास्त्रों को खोच डालों, किन्तु मन का हठ किन्हीं उपायों से नहीं ख़ूरता। ऐसे प्रवल मन को यश में करने के लिए जो उपाय गुरुख्रों द्वारा बताए गए हैं, उनका विवेचन नीचे किया जा रहा है—

१. व्यहंकार-युक्त मन को ज्योतिर्मय मन का स्वरूप समम्मना : गुक्झों ने मन को समभाने के लिए उसके ज्योतिर्मय स्वरूप को सममाने की चेष्टा की है। ज्योतिर्मय मन के स्वरूप का विवेचन इसी श्रथ्याय में विस्तार साथ पीछे किया जा चुका है।

पाँचवें गुरु श्री अर्जुन देव ने ज्योतिर्मय मन की "श्रमम ल्य" का निवास स्थान बतलया है। इसी में 'श्रमृत कुरुड' का निवास है। जिसे इसकी प्राप्ति होतो है, वही इसके वास्तविक मुख को समक सकता है। यह सालिक श्रथवा ज्योतिमय मन 'श्रमृहत वाणी' का 'निराला थान' है। इसकी ध्वनि 'गोपाल को मोहने वाणी' है। वहाँ 'सहज' के 'श्रमन्त श्रखाड़ों की जमवट हैं' जिसमें 'परव्रद्ध के संगी-साथी बिहार कर रहे हैं। वहाँ 'श्रमन्त हमें' है और शोक का नाम भी नहीं है। उसी सच्चे घर को सद्गुरु ने नानक (पाँचवें गुरु, श्रजुन देव) को दिया है।

अहंकार युक्त मन को ज्योतिर्मय मन के स्वरूप का साज्ञातकार करने का यही तात्पर्य है कि ऐसी मन को अपनी संकीर्याता, दुःखी, दोवी आदि

सो चह गुरु नानक कड दीया ॥ ४॥३५॥१०४॥ गडदी, महला ५, प्रष्ट १८६

१ औ गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु महला ३, प्रष्ट ६५

२ औं तुरु ग्रंथ साहिब, श्राम रूप का यन महि थाना ।

का पूर्ण रूप से बोध हो जाय। इस वस्तु के बोध होने पर ही, वह अपनी बुराइयों को त्याग कर सद्गुणों की प्राप्ति के लिए अप्रसर हो सकता है, अन्यथा नहीं।

२. मन से मन मानता है: गुरुश्रों ने ज्योतिर्मय मन की शक्ति को पूर्व रूप से पहचाना है। इसी ज्योतिर्मय मन से श्रहंकार-युक्त मन वर्शी-भूत होता है। वशीभूत होने पर श्रहंकार युक्त मन ज्योतिर्मय मन के रूप में परिखत हो जाता है। गुरुश्रों ने स्थान-स्थान पर संकेत किया है कि मन से ही मन मानता है श्रीर श्रहंकार-युक्त मन सात्विक श्रथवा ज्योतिर्मय मन में समाहित हो जाता है। यथा—

सुभर भरे नाहि चितु ढोलें मन ही ते मनु मानिश्रा गाउ।।२।। श्रयांत् मन परमात्मा के श्रानन्द से भलीभाँति पूर्ण हो गया । चित्त की चंचलता एकदम शान्त हो गयी श्रीर वह तिनक भी इधर-उधर नहीं डोलता। इस प्रकार मन मन ही से मान गया।

एक स्थल पर गुरु नानक देव कहते हैं, "मन राजा है। जिस प्रकार एक राजा दृसरे राजा के बशीभूत होता है, साधारण व्यक्ति के श्रधीन नहीं होता, इसी भाँति श्रहंकार युक्त मन रूपी राजा श्रपने ते शक्तिशाली राजा ज्योतिर्मय मन के श्रधीन हो जाता है। इसी भाँति मन मन ही में समा जाता है" —

मनु राजा मनु ते मानिश्चा ननसा मनिह समाइ २॥३॥२॥ एक स्थान पर द्यादि गुरु नानक देव ने कहा है कि मन मन द्वारा गया। सबदि मुए मनु मन ते मारिश्चा ३॥४। ३॥

गुर अमरदास जी ने एक स्थल पर कहा है, "बहुत से लोग मन को मारने के लिए मरुस्थल आदि में गए, पर वे गैंवार मार न सके। यह गुरु के शब्दी पर विचार करने से ही मर सकता है। चाहे जो कोई भी चाहे, पर यह मन मर नहीं सकता। सद्गुर के मिलने पर मन ही मन को मार सकता है—

मारु मारुण जो गए मारि न सकहि गवारि । नानक जे इहु मारिएे गुर सबदी बीचारि ॥

१ श्री गुरु प्रंथ साहिब, रागु सारंग, महला १, एछ १२३३

२ श्री गुरु प्रंथ साहिब, रागु भैरउ, महला १, पृष्ट ११२५

३ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु विलावलु, महला १, प्रष्ठ ७३६

एहु नमु मारिया ना मरें जे लोचे सभु कोइ।
नानक मन ही कउ मनु मारसी जे सितगुर भेटे सोइ।
सारांश यह है कि ज्योतिमंय मन अहंकार युक्त मन मिल गया और
परियाम यह हुआ कि वह (अहंकार-युक्त मन) उसमें (सात्विक मन में)
अन्तर्हित हो गया—

मन ही ते मनु मिलिया सुद्यामी मन ही मंनु समाइया ।।।।।।।।।
३. सांसारिक विषयों में वैराग्य-भावना : मन के सबसे प्रबल आकर्षण संसारिक भोग ही हैं। इन्हीं में वह अपने की उलकाए रहता है। इन विषयों का इतना हढ़ विस्तृत पारा है कि वह मन को चारों और से जकड़े रहता है। अतएव वह भोगों हैं उलका रहता है। वैराग्य-भावना मन को वशीभूत करने के लिए महान् साथन है। श्रीमद्भगवद्गीता में भी कहा गया है कि मन वैराग्यसे वशीभूत होता है—"वैराग्येण गृह्यत उ"। गुक्यों ने भी वैराग्य पर पर्याप्त बल दिया है। गुक्र तेगबहादुर जी मन को वैराग्य-भावना का निम्नलिखित दंग से उपदेश देते हैं—

"ऐ मन, त् परमात्मा का नाम क्यों भूल गया ? जिस समय यमराज से वाला पड़ेगा, तेरा यह शरीर नष्ट हो जायगा, जिनसे त् विषयों को भोगता है। यह सारा जगत् श्रीर उसके मायिक श्राकर्षण धुएँ के वर्षत के समान इत्याभंगुर हैं। तूने, फिर उसे किस विचार से सचा मान लिया है ! ऐ मन, त् श्रपने मन में भलीभाँति समक ले कि धन, संपत्ति, रह, दारा श्रादि तेरे साय जाने वाले नहीं हैं। ये सब नश्वर हैं। ये यहीं रह जायेंगे। तेरे साथ भक्ति ही जायगी। श्रतएव त् तन्मय होकर परमात्मा का स्मरण कर भे।

पाँचवें गुरु, ऋर्जुन देव ने शरीर में वैराज्य-भावना इस प्रकार ऋरोपित करने की चेष्टा की है—

कहु नानक भज तिह एक संगि रागु वसंतु हिंडोलु, महला ६, एष्ट ११८६-८७

१ श्री गुरु प्रथ साहिब, मारू की वार, महला ३, एष्ट १०८६

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मलार ३, पृष्ट १२५६

३. श्रीमद्भगवद्गीता, श्रध्याय ६, रलोक ३५

४ श्रां गुरु प्रंथ साहिब, मन कहा विसारिको राम नामु ।

सन कह प्रहंकारि चकारा । दुरगंध श्रदित्र प्रपायन भीतिर जो दीसै सो छारा ै।।

श्रथांत् "ऐ मन, महान् शारीरिक श्रहंकार में क्यों फँसे हो ? यह समक लो कि यह शरीर दुर्गन्ध युक्त श्रीर श्रपित्र हैं। इसमें जो भी दस्तुएँ दिलायी पड़ती हैं, सब लाक हो जाने वाली हैं।"

४. दुष्ट जनों की संगति का त्याग : मनोमारण का चीया उपाय ''साकन'' अथवा दुष्ट-जनों की संगति का त्याग । मनुष्य के निर्माण में वातावरण का बहुत बड़ा महत्त्व है। 'जैसी संगति, वैसी बुद्धि', अन्नरशः सत्य है, वयोंलि 'काजर की कोठरी में कैसे हू स्यानो जाय, एक लीक काजर की लागि है पै लागि है'। गुरुश्रों ने साकत की संगति के त्याग पर बहुत अधिक बल दिया है। गुरु अर्जुन देव कहते हैं—

"हे मन, साकत जनों से उलटे हो जाओ अर्थात् विमुख हो जाओ। 'साकत' भूठे हैं। भूठे की प्रांति के त्याग से ही खुटकारा प्राप्त हो सकता है। 'साकत' के संग से मन कभी मुक्त नहीं हो सकता। जिस प्रकार काजल से भरे हुए घर में, जो कोई भी प्रविष्ट होता है, उसी के कालिख लग जाती है, उसी प्रकार जो भी दुसंग में पड़ता है, उसी पर उसका प्रभाग पड़ बाता है। (परमात्मा की अनुकम्पा से) में साकत लोगों के संग में दूर हो गया हूँ। परिणाम यह हुआ कि सद्गुर का दर्शन प्राप्त हुआ। सद्गुर की प्राप्ति से तथा उनके उपदेश से माय। से त्रिगुणात्मक गुणों की प्रीय छूट गई। हे इपानु, हे कृपानिधि, में आप से यही दान गाँग रहा हूँ कि मेरा मुल साकत के मुख से कभी न जुटे, तात्पर्य यह है कि मेरा और 'साकत' व्यक्ति का साज्ञात्मार न हो। अन्त में करणानिधि, मेरी यह यह प्रार्थना है कि मुक्ते अपने दास का दास बना लीजिए। मेरा सिर साध-पुरुषों के चरणों पर भुके रां'

थ साधु-संगति : मन जब तक माया के साथ बना रहता है, तब

१ श्री गुरु मंय साहिब, देव गांघारी, महला ५, एष्ट ५३०

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, उल्लटी रे मन उल्लटी रे।

जन नानक दास दास को करीश्रहु मेरा मृदु साधु पगा हैि रुलसी रै॥रा।४॥३७॥

रानु देव गांधारी, सहला ५, पृष्ट ५२५-२६

तक उसमें अनेक संवर्ष रहते हैं। जब हरि की क्रिया से साधु-संगति प्राप्त होती है, तब परमात्मा से मेल होता है और माया के बन्धन कट जाते हैं। युक् अर्जुन देव ने एक स्थल पर कहा है, "मन के सारे विपय, मोह, तृष्णा, क्रोध, अज्ञान, अन्धकार, भ्रम, आशा, अंदेशा तथा सारी व्याधियाँ साधु-संग से मिट जाती है भें इसिलए मन को साधु-संग करने के लिए पोत्साहित किया गया है।

मन

गुरु श्रमरदास जी ने कहा है कि श्रनेक स्नृतियाँ, शस्त्रों को दूँड़ लो, पर मन का हठ किसी भी उपाय से नहीं खूटता। साधुश्रों की संगति से उसका उद्घार हो जाता है श्रीर गुरु के 'सबद' की 'कमाई' की उत्कृष्ट कामना होती है—

मन इठि कितै उपाइ न सूटीऐ सिम्हित सासत्र सोधहु जाइ ॥ मिलि संगति साधू उबरै गुर का सबदु कमाहि राहारा। १६॥

६ सत्याचरणः मन को सममाने की छठी विधि है—सत्याचरण की महत्ता बतलाना । 'सित नामु' परमात्मा का नाम ही है। अग्रसत्य श्राचरणों से परमात्मा की प्राप्ति स्वप्न में भी नहीं हो सकती, क्योंकि दोनो एक दूसरे के विरोधी हैं। यही कारण है कि उपनिपदों में सत्य को बहुत महत्ता दी गई। ईशावास्योपनिषद् के १५ वें मंत्र से विदित होता है कि श्रादित्य मण्डल में सत्य श्रीर ब्रह्म का दर्शन कोई सत्यधर्मा ही कर सकता है। तै। तरीयोपनिषद् में भी कहा गया है 'सत्यात्र प्रमदितन्यम्' श्रार्थात् सत्य। चरण से प्रमाद नहीं करना चाहिए।

गुर नानक देव ने सत्य की महत्ता पूर्ण रूप से समभी थी, तभी ती मूलमंत्र में उसे महत्त्वपूर्ण स्थान दिया।

गुरु ग्रमरदास जी ने मन को सत्याचरण करने के लिए इस भाँति उपदेश दिया है।

नानक तृपते पूरा पाइचा ।। रागु सूर्हा, महला ५, पृष्ट ७५६

१, श्री गुरु प्रथ साहिब, उरिक रहिची विलिधा के संगा।

२ श्री गुरु बंध साहिब, सिरी रागु, महला ३, एष्ट ६५

३ श्री गुरु अंध साहिय, मूल मंत्र, पृष्ट १

मन मेरिया त् सदा सचु समालि जीउ।।

श्चापणे घर तू सुित व पहि पोहि न सके जम कालु जीउ ।।।।।।। श्चर्यात्, ऐ मन सदैव सत्य को हा सँमाल इसका परिसाम यह होगा कि तू ज्योतिर्मय मन में सुखपूर्वक बसेगा श्चौर यमराज श्चयवा काल तुमे अपने में गूँथ न सकेंगे।

७ सतगुरु की महत्ता: बिना सदगुरु के मन नहीं टिकता। वह जहाँ तहाँ दीइता ही रहता है। इसका परिणाम यह होता है कि उसे बार बार यंनि के श्रंतर्गत श्राकर नाना दु:खों श्रौर विलेशों को भोगना पहता है—

विनु गुर मनुमा न टिकै फिरि फिरि जूनी पाइर ॥

इसीलिए मन की उपदेश दिया गया है कि ऐ मन, गुरु के आहा-नुसार उनके सामने नाचीं। गुरु के आज्ञानुसार कर्त्तव्यों की पूरा करने से परमानन्द की प्राप्ति होगी। अन्त में यमराज का भय भी नहीं रहेगा।—

नाचु रे मन गुर के आगै।

गुर कै भाषी नाचे ता सुख पावहि चन्ते जम भउ भागे 3 ।।

गुरु श्रर्जुन देय ने बतालाया है कि ऐ मन, त् निरन्तर 'गुरु गुरु' का जप कर । मनुष्य-जन्म रूपी रक्ष गुरु ने ही सक्तल किया है । श्रतएव उसके दर्शन पर न्यौद्धावर हो जा —

मेरे मन गुरु गुरु गुरु सद करीए । रतन जनमु सफलु गुरि कीचा दासन कड बलिहारीए है ॥१। रहाउ॥ ॥१५॥१५३॥

परमात्मा की शरण लेना: गुरु नानक देव ने बतलाया है कि मन नाम के बिना मछली, भ्रमर, हाथी, दादुर के समान मटकता किरता है। पर उसे शान्ति नहीं प्राप्त होती। यदि उसे शान्ति प्राप्ति होती है, तो प्रभु की शरण प्रहण करने से ।

१. श्री गुरु श्रंव सादिव, वडहंसु, महला ३, पृष्ठ ५६६

२ श्री गुरु श्रंथ साहिब, गडड़ी की बार, महला ४, प्रष्ट ३१३

३ श्री गुरु प्रंथ साहिब, गूजरी, महला ३, प्रष्ठ ५०६

४ थी गुरु प्रंथ साहिब, गउड़ी-पूरवी, महला ५, एष्ट २१३

५ थी गुरु ग्रंथ साहिब, वसंतु, महला १, पृष्ठ ११८७-८८

मभु की शरण लेने के लिए गुरु अर्जुन ने बहुत अधिक बल दिया है—

> पारबहम पूरन परमेसुर मन ताकी चोट गहीं है । जिनि धारे ब्रह्ममण्ड खंड हरि ताको नामु जपीजै रे ।।१॥

रहाउ ॥१६॥१३७

श्रयांत, हे मन, तू उस पूर्ण ब्रह्म परमेश्वर की शरण ले जो सारे ब्रह्माएडों को धारण किए हुए है। तू उसी का निरन्तर जप कर।

गुरु तेग बहादुर जी ने गिण्का, श्रजामिल भ्रव, गजराज श्रादि का उदाहरण देकर समकाया है कि हे मन, त् ऐसे चिन्तामिण प्रभु की शरण ले, जिससे पार हो जा—

मन रे प्रभ की सरनि विचारो ।

नानक कहतु चेति चिन्तामिन तै भी उतरहि पास<sup>2</sup> ||३।|४॥
गुन् श्रमरदास जा मन की भीन्ता समाप्त करने के लिए कहते हैं—
"ऐ मन त् श्रपने को 'भूखा भूखा' कह कर क्यों चिल्लाता है ? जो
परमात्मा सृष्टि की चौरासी लाख योनियां के जीवों की रचना करके उन्हें
श्राहार देता है, क्या ऐसा प्रभु तुमे कभी भूखा रखे । ?"—

मन भुला भुला मत करहि, मत तू करि पूछार । लल चौरासीह जिनि सिरी, समसै देइ अधार । मन-निरोध का परिणाम

श्रव यह कहकर इस प्रसंग को समाप्त किया जाता है कि मन-निरोध से किस प्रकार के श्रानिर्वचनाय मुल तथा जिलक्स श्रानन्द की श्रनुभूति होती है। इस श्रानन्द को गुरुश्रों ने कई नामों से सम्बोधित किया है— 'चतुर्य पद' 'तुरीयावस्था', 'तुराय पद', 'सहजाबस्था' का सुल श्रथवा ब्रह्म सुल श्रादि। गुरु नानक देव ने इसका वर्णन इस प्रकार किया है—

"इरि के बिना मेरा मन कैसे धैर्य धारण कर सकता है ! करोड़ों कल्पों के दुःखों का नाश हो गया। (परमात्मा ने) सत्य की टढ़ कर दिया

१ श्री गुरु प्रंथ साहिब, गउड़ी, महला ५, पृष्ठ २०१

२ श्रो गुरु मंथ साहिब, सारिठ महला ३, प्रष्ट ६३२

३. श्री गुरु प्रथ साहिब, सिरी रागु, महला ३, पृष्ट २७

श्रीर ह्नारो रज्ञा कर ली। क्रोघ समाप्त हो गया। श्रहंकार श्रीर ममत्व जल कर भस्म हो गए। शास्वत श्रीर सदैव रहने वाले प्रेम की प्राप्ति हो गयी। अन्य भय दूर हो गए। चंचल मित को त्याग कर भद-भंजन (परमात्मा) को पा लिया । गुरु के 'सबद' में लिब लग गयी । हरि रस का पान कर निवृत्ति प्राप्त कर ली । मैं ऋत्यन्त भाग्यशाली हूँ और मैंने परमात्मा की पा लिया । जो सरोवर रिक्त था, (प्रेम रुपी) रस से धींचा जाकर पिपूर्य हो गया। गुरु की आजा से सत्य पाकर निहाल हो गया। मन निहत्वल नाम में अनुरक्त होकर रँग गया। प्रमु (परमात्मा) 'म्रादि जुगादी' से दयालु हैं। मोहन ने मेरे मन को मोह लिया। बढ़े भाग्य से उनमें 'लिय' लग गयी। सत्य परमान्मा को जान कर पाया और दुःखों को काट दिया । मन ऋत्यन्त श्रनुरागी श्रीर निर्मल हो गया। मन को मार कर निर्मल पद को पहचाना श्रीर हरि-रस में सराबोर हो गया। मैंने परमात्मा को छोड़कर दूसरे की जाना नहीं। ऐसी बुद्धि हमें सद्गुर ने प्रदान की । इस प्रकार "श्रगम, श्रगोचर, श्रनाथु (जिसका कोई स्वामी न हो और जो सबका स्वामी हों), अनीनीं एक परमात्मा को जान लिया। इस प्रकार चित्त हरिन्स से परिपूर्ण हो गया श्रीर मन से मन मान गया, जिससे वह शान्त और निश्चल हो गया, उसवी सारी दौड़ समाप्त हो गयी।"

गुरु अमरदास जी ने मनोनिरोध के परिग्रामों का वर्णन इस भाँति

किया है-

मनु सबिद मरें ता सुकतो होवे हिर चरणी चिनु लाई।
हिर सक् सागरु सदा जलु निरमलु नावें सहज सुभाई॥
सबदु विचारि सदा रंगि राते हउमै तृसना मारी।
ज्ञन्तरि निहक्षेवलु हिर रविचा ससु चातम रासु मुरारी ॥६॥१॥
इसी भाँति पाँचवे गुरु ने मन के ग्रान्तरिक प्रकाश की विशद

व्याख्या की है-

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी हरि बिनु किउ जीवा मेरा माई ॥ ॥१॥ रहाउ ॥

सुभर भरे नाही किनु डोलै मन ही तेमनु मानिया ॥७॥२॥ रागु सारंग, महला १, एष्ट १२३२-३३

२, श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सारंग, महला ३, पृष्ट १२३३

"ज्ञान रूपी ग्रंजन से मन का ग्रजान रूपी ग्रंथकार नष्ट हो जाता है। हर्ष, शोक का सर्वथा नारा है। जाता है। विराट-स्वरूप परमातमा का बोध हो जाता है। उस विराट स्वरूप या न छ।दि है, न छन्त। उसकी शोभा अपरम्पार है। उसके इतने रंग हैं, जिनकी गराना की ही नहीं जा सकती । उस विराट्स्वरूप की स्तुति अनेक ब्रह्मा वेदों से करते हैं और अपनन्त शिय बैठ कर उसका ध्यान किया करते हैं। श्र नेक अंशावतार उसी की कला में हुआ करते हैं। उसी में अनेक इन्द्र भी (ऊँचे स्वर्गलोक) स्थित हैं। अनन्त पायक, पवन और नीर भी उसी में विश्राम पा रहे हैं। अनेक रत्रों, दही ख्रार दूध के सागर भी उसी में स्थित हैं। ज्ञनन्त स्य, चन्द्रमा और नज्ञत्रगण उसी में प्रकाशित हो रहे हैं। अनन्त देशी और देवता भी उसी में पूजा पा रहे हैं। अनन्त पृथ्वियाँ, अनन्त कामवेनु, अनन्त मुखों के स्वर, उस विराट पुरुष की शोभा बढ़ा रहे हैं। अनन्त आकाश, अनन्त पाताल, अनेक मुलों से भगवान् का जप, अनेक शास्त्र, स्मृति, पुराण, अनन्त प्रकार के प्रवचन, त्रानन्त श्रोतागण, सब जीवां से परिपृर्ण भगवान् ही में विहार कर रहे हैं। अनन्त धर्मराज, अनन्त कुबेर, अनन्त वर्ण, अनन्त मुमेर पर्वंत, उस विराट-पुरुष के ही श्रंग हैं। श्रनन्त रोषनाग (श्रपनी सहसा जिहाश्रों से) उसी नव तन का नाम ले रहे हैं। फिर भो परब्रह्म का अपनत नहीं पारे। श्रनन्त पुरियाँ श्रीर श्रनन्त खरड, श्रनन्त रूप के ब्रह्माएड, श्रनन्त वन, अनन्त फल और (अनन्त वनसातियों के) मूल उस अनन्त विराट पुरुष में ही स्थित हैं। वह पुरुष स्थूल और सूदम दोनों रूपों में बना है। अनन्त युग-युगान्तर, दिन श्रीर रात, उत्पत्ति न्श्रीर प्रलय उसी के श्रमिल श्रंग हैं। श्रनन्त जी। उसी परमात्मा के यह में विश्राम पा रहे है। वही राम रूपी समी स्थानों में रमज कर रहा है। उसकी अनन्त माया देखी नहीं जा थकती । हमारा 'इरि राई' अनेक कलाओं में कीड़ा कर रहा है । अनन्त लित संगीत उसी में ध्वनित हो रहे हैं। वहीं स्रनेक शक्तियाँ चित्रगुप्त की भाँति उपस्थित है।" १

१ श्री गुरु प्रंथ साहिब-गित्रान ग्रंजनु श्रगिश्रानु विनासु ॥१॥

श्रनिक गुपत प्रगट तह चीत ॥१०॥१॥२॥ सारंग, महला ७, एष्ट १२३५-३६

उपर्युक्त ब्रह्म की अनन्तता का प्रकाश निरोधित मन में ही होता है। अत्रत्य को मन शान्त हो जाता है, उसमें परमात्मा की अनन्तता का साहात् प्रतिविध्य पड़ता है, प्रायुत वह परमात्मा-स्वरूप ही हो जाता है। जैसे अब्रिय में लोहे का गोला रखने से साहात् अब्रिय-स्वरूप हो जाता है, उसी भाँति मन परमात्मा-चिन्तन से परमात्म-स्वरूप ही हो जाता है और उसकी सारी दौड़-धूप समाप्त हो जाती है। यह तृप्त हो जाता है और कहीं भी इधर-उधर नहीं भटकता। पाँचमें गुरु ने तभी तो कहा है—

नाम रंगि इहु सञ् तृपताना बहुरि न कतहु धावहु रे ।।१।।२॥१३१।

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रासा, महला ५, प्रष्ठ ६०४

# हरि-प्राप्ति-पथ

अ कर्म-मार्ग

मनुष्य-जीवन का परम पुरुषार्य ख्रीर चरम लक्ष्य ख्रात्मोपलब्धि है। जो दिव्य-ज्योति परमात्मा ने हमारे ख्रंतर्गत रखी है, उसी का साजारकार करना, उसो के साथ मिल-जुलकर एक हो जाना, मानव-जीवन का सर्वोपरि उद्देश्य है। कहने का ताल्पर्य यह कि जिस निरंकार से इम उपने हैं खीर जो सदैव इमारे साथ रमया कर रहा है, उसके साथ मिल कर एक हो जाना हो हरि-प्राप्ति है। मनुष्य की मानसिक ख्रवस्था, संस्कार, योग्यता, हमता ख्रादि को ध्यान में रखते हुए परमात्म-साजातकार के मिल-भिन्न पार्य निकाले गए। यद्यपि उन मार्गो की संख्या! निर्थारत करना टेढ़ी खीर है, किन्तु मोटे रूप से हरि-प्राप्ति के चार मार्ग प्रथान माने गए हैं—

(अ) कर्म-मार्ग ।

(श्रा) ये। ग-मार्ग ।

(इ) शान-मार्ग ।

(ई) भक्ति-मार्ग ।

श्री गुरु ग्रंथ साहिव जी के ब्राघार पर । प्रत्येक सार्ग का पृथक्-पृथक् विचार किया जायगा।

कर्म 'क्र' बातु से बना है, जिसका अर्थ 'करना' होता है। मोटे कर से व्यष्टि एवं समिट के समस्त किया-कलाप इसके अंतर्गत रिखे जा सकते हैं। व्यक्ति कर्म के अंतर्गत मनुष्य के व्यक्तिगत कर्म रखे जा सकते हैं। व्यक्ति-परक कर्म को हम तीन मागों में विभक्त कर सकते हैं—शारीरिक कर्म, मानसिक कर्म और आध्यात्मिक कर्म। मनुष्य का हँसना, बोलना, उठना-वैठना, सर्श करना, गमन करना, देखना, सुनना आदि शारीरिक कर्म के अंतर्गत रखे जा सकते हैं। मानसिक कर्म शारीरिक कर्म की अपेशा अधिक स्थम हैं। मनुष्य का स्मरण करना, सोचना, तर्क-वितर्क करना, कल्पना करना आदि मानसिक कर्म के अंतर्गत रखे जा सकते हैं। आध्यात्मिक कर्म मानसिक कर्म के अंतर्गत रखे जा सकते हैं। आध्यात्मिक कर्म मानसिक कर्म की अपेशा भी सहम हैं। सावना द्वारा सहम की हुई साज्ञित्व सुद्धि द्वारा है। इस कर्म का प्रतिपादन हो सकता है। यह कर्म परिभाषा निम्नलिखित ढंग से की जा सकती है; "समस्त जड़-चेतन के अंतर्गत एक ही

श्रांवनाशी सत्ता श्रयवा सत्, चित्, श्रानन्द की श्रनुभृति के निमित्त किए हुए कर्म श्राध्यात्मिक कर्म हैं।" यह कर्म श्रत्यन्त व्यापक है। समस्त मानव-जाति के महान् पुरुषों की श्राध्यात्मिक साधनाएँ इसी कर्म के श्रंतर्गत रखी जा सकती हैं। ज्ञानयोग, भक्तियोग, हटयोग, राज्योग, प्रेमयोग, लयधोग, कर्मयोग समी इसी के श्रंतर्गत रखे जा सकते हैं। हाँ, यह बात श्रवश्य है कि उसमें श्रहंभाय का निरोध हो इसके श्रातिरिक्त वे साधनाएँ भी इसकी परिधि में रखी जा सकती हैं, जिनका नामकरस्य भी नहीं हुआ है।

समिष्ट कर्म का तात्पर्य सिष्ट के सामृहिक कर्म से है। यह नज्जों, चन्द्रमा-स्पादिकों का बनना-विगड़ना, ब्रह्मा, विष्णु, महेश आदि का उत्पन्न, स्थित एवं लय होना, वायु का चलना, अब्रिका जलना, स्पें का तपना,

भयंकर उल्कापातों का होना त्रादि समीष्ट कर्म हैं।

#### कर्म का स्त्ररूप

कर्म की उत्पत्ति—सिक्ख-गुरुश्रों के विचारानुसार पहले निर्मुण बहा के श्रातिरिक्त कुछ भी नहीं था। महान् श्रंधकार ही था। उस समय धरणी, गगन, दन-रात, चन्द्रमा-सूर्य, उत्पत्ति-प्रलय, जन्म-मरण, खरुड-ब्रह्मायड, पाताल, सप्त-सागर, नदी, जल, स्वर्गलोक, मर्त्यलोक, ब्रह्मा, विष्णु, महेश, नारि-पुरुष, यती, सत्यवादी, वनवासी, सिद्ध-साधक, जप, तप, सयम बत, पूजा, श्रुचि, गोपी, ग्वाल, कृष्ण, कर्म, धर्म आदि कुछ भी न थे। किन्तु जैसे शून्य से परमात्मा के 'हुकम' से दस श्रवतारों, समस्त सृष्टि के विस्तार, देवों, दानवों गन्थवों की रचना हुई, वैसे ही कर्म की भी रचना हुई—

सुनहुँ उपने दस भवतारा । सुसटि उपाइ कीभ्रा पासारा ॥ देव दानव गण गंधरव साने सभि लिखिश्रा करम कमाइदार

119 राषि द्वाप्त प्राप्त

श्रीमद्भगवद्गीता में भी कमों की उत्पत्ति इसी प्रकार मानी गई है— इसे बसोद्भवं विदि 3

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, अरबद नरबद ··· श्रादि, मारु सोलहे. महत्ता १, पृष्ठ १०३५-३६

२ आ गुरु प्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला १, एष्ठ १०३८

३ श्रीमद्भगवद्गीता, ऋष्याय ३, रलोक १५

इस प्रकार कर्म का कर्म का चक्र परमात्मा से उद्भूत होकर चल पड़ा। सभी के ऊपर कर्म का लेखा लिखा गया। कर्म से कोई मुक्त नहीं है। पवन कर्म से ही चलता है, सूर्य-चकादिक कर्म से ही धूमा करते हैं और ब्रह्मा, विध्यु, महेश ब्रादि सगुण देवता भी कर्मों में ही बंधे हैं।

समिष्टि कमें —जहाँ तक समिष्टि कमें का सम्बन्ध है, यह बात स्पष्ट है कि सारे समिष्टि कमें परमातमा के ही भग से होते हैं। पाँ ववें गुरु ने इस बात को बहुत स्पष्ट कर दिया है कि परमातमा का अपार 'हुकन' पृथ्वी आकाश, नज्जज, पवन, जल, अपि और इन्द्र सभी के ऊपर है। सभी उसकी अपार आशा से भयभीत होकर अपने-अपने कमें में प्रवृत्त होते हैं—

दरपै धरित स्रकासु नन्यत्रा सिर उपिर समर करारा । पउणु पाणी बैसंतर दरपै, दरपै इन्दु विचारा १ ॥१॥१॥ यह विचारावली कठोपनियद् की निस्नलिखित श्रुति से कितनी समानवा रखती है—

> भयादस्याग्निस्तपति मयाचपति स्यः । मयादिन्द्रस्य वायुरच मृत्युर्थावति पंचमः ॥ २

ऋर्यात् इस परमेश्वर के भय से ऋषि तपता है, इसी के भय से सूर्य तप रहा है, तथा इसी के भव से इन्द्र, वायु और पाँचवाँ मृत्यु दौड़ता है।

इसी प्रसंग में यह भात भी स्पष्ट कर दो जाती है कि मनुष्य द्वारा व्यक्ति-परक ही कर्म हो सकते हैं। वह समष्टि कर्म नहीं कर सकता। समष्टि-गत कर्म तो परमात्मा की विराष्ट्र प्रकृति द्वारा ही होते हैं।

त्यष्टि कर्म — मनुष्य व्यक्ति-यरक कर्म ही कर सकता है। वे कर्म पूर्व जन्म के संस्कारों के परियाम है। धिक्ख-गुरु पूर्व जन्म के संस्कारों को स्वीकार करते हैं। यथा—

मनमुखि किन्तृ न स्मै श्रंशुक्ते पूरिव लिखिश्चा कमाइ ॥<sup>3</sup> श्रयया, प्रिव लिखिश्चा सु करम कमाइश्चा । सतिगुरु सेवि सदा सुख पाइश्चा<sup>४</sup> ॥२॥१४॥१५॥

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब मारू, महला ४, प्रष्ठ ३३८

२. कठोपनिषद्, श्रध्याय ३, वर्ली ३, मंत्र ३

३. श्री गुरु प्रंय साहिब, सिरी रागु की वार, महला ३, पृष्ट ८५

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, माम, महला ३, एए ११८

त्रथवा, पुरबि करम श्रंकुर जब प्रगटे भेटियो पुरखु रसिक वैरामी ॥ । ॥२॥२॥११६॥

श्रयवा, नानक तिसु मिलै जिसु लिखिया धुरि करमिरे॥५॥६॥

उपर्वृक्त उदाहरां से यह स्पष्ट हो जाता है कि मनुष्य अपने पूर्व जन्म के संस्कारों के बशीभूत शुभ अथवा अशुभ कमों के सम्पादन में प्रवृत्त होता है।

सारांश यह कि मनुष्य पूर्व जन्म के संस्कारों वश व्यक्ति परक कमीं के

सम्पादन में प्रवृत्त होता है।

कर्म के दो रूप भन्ने और बुरे - थी गुरु ग्रंथ साहिब के आधार पर कर्म का विभाजन मोटे तौर पर दो रूपों में किया जा सकता है - मन्द्र कर्म और शुभ कर्म। गुरु नानक देव ने एक शब्द में उन्हें इस भौति स्पष्ट किया है - "कर्म कागर्ज है और मन दवात है" इनके संयोग से बुरी और

१ श्री गुरु प्रंथ साहिब गडदी, महला ५, एष्ट २०४

२ औं गुरु मंथ साहिब गउड़ी-सुखमनी, महला ५, पृष्ट २७४

३ गुरमति निरणय : जोधसिंह, ग्रह २३१

भली, दी प्रकार की लिखावर लिखी गयी हैं। अपने-अपने पूर्व जन्मों के किए हुए स्वमाव के द्वारा (बुरे अथवा भले कर्म) चलाए जाते हैं। परमात्मा तुम्हारे गुणों का अन्त नहीं हैं। अरे बावरे, त् वयों नहीं चेतता कि प्रभु के भूलने से तेरे सारे गुणों का नाश हो जायमा। रात जाली (कुंटा जाल) और दिन बढ़ा जाल है। जितनी चहियाँ हैं, वे तुमें निरन्त फँसाती रहती हैं। तू रस ले-ले कर जाल के भीतर रखे हुए चारे को चुगता रहता है और निस्य फँसता जाता है। अरे मृद्ध त् अपने का किन गुणों द्वारा इस जाल से मुक्त करेगा ! अरीर मही है। मन इस मही का लोहा है। पाँच अजियों (काम, कोथ, मद, लोम तथा मोह) निरन्तर इस शरीर क्या मही में जल कर मन कपी लोहे को तपाती रहती है। तेरे (बुरे कर्म के) पाप कपी कोयले उस अजि के जपर पढ़ कर, उसे और भी प्रकालित करते रहते हैं। मन कपी लोहा चिन्ता लेपों सखसों के द्वारा पकड़ा जा कर निरन्तर जलता रहता है।" '

उपर्युक्त बाखी के विवेचन से भली भाँति सिंद हो जाता है कि कर्म

दी हैं-भले और बुरे।

मनुष्य कर्म बरने में स्वतन्त्र है, किन्तु फल मेशनने में परतन्त्र है — पीछे बताया जा चुका है कि मनुष्य कह और चेतन तत्वों का मिश्रण है। स्वतन्त्र परमाश्मा का अंशरूप जीवात्मा उपाधि के बंधन में पढ़ जाता है। मनुष्य में चेतन सत्ता विद्यमान है। यशि साधारणत्या देवा जाता है कि मनुष्य कर्म-सृष्टि के अभेद्य नियमों में जरूड़ कर बँधा हुआ है, तथापि स्वभावतः उसे ऐसा मालूम होता है कि मैं किसी कार्य को स्वतन्त्र रीति से कर सक्षा। प्रत्येक मनुष्य के भीतर यह प्रवृत्ति परमात्मा हुए। प्रदान की गयी है इसी प्रवृत्ति के इत्ता यह कर्म करने में स्वधीन है। गुड्यों ने स्थान-स्थान पर इस बात का उल्लेख किया है कि मनुष्य विद अपने किए शुभ कर्यों का मुख भागता है, श्रायवा अशुभ कर्म का दुःस भागता है, तो उसे

श्री गुरु ग्रंथ साहिब, करणी कागदु मनु मसवाणी, इस भला दुइ लेख पए ।।

कोइस्रे पाप पदे तिसु ऊपरि, मनु जलिखा संनी चित भई ॥३॥३॥ सारू, महस्रा १, पृष्ठ ३६०

किसी को दोष नहीं देना चाहिए, क्योंकि वह स्वयं कर्मी का करने वाला है। श्रतः यदि उसे अच्छे कर्मों का सुख मिलता है अथवा बुरे कर्मों का दुःख मिलता है, तो उसे 'काल-कर्म' पर मिथ्या दोष नहीं लादना चाहिए, बल्कि उसे कर्मों के फल को भोगना चाहिए.—

> सुखु दुखु पुरव जनम के कीए। सो जाएँ जिनि दाते दीए॥ किस कउ दोसु देहि तू प्राणी सहु श्रवना कीश्रा करारा है॥१ १४॥१॥१०॥

इसी प्रकार गुरु अमरदास जी मी कर्म करने में मनुष्य को स्वायीन मानते हैं, तभी तो उन्होंने कहा है—

खेति सरीरि जो बीजीए, सो श्रंति खलोग्रा जाइ।

द्यर्थात् शरीर रूपी खेत में जो पाप द्ययवा पुरुष रूपी बीज बोए जाते हैं, वे द्यंत में ख्रवश्य प्रकट होते हैं।

परन्तु साथ ही यह भी जान लेना चाहिए कि कर्म अपने आप फल देने में असमर्थ हैं। कारण और कार्य का अन्योन्याश्रय सम्बन्ध है। चेतन सत्ता ही कार्य और कारण को पृथक-पृथक समक्त सकती है। घड़ा कार्य है, कुन्हार है निमित्त कारण और मिट्टी उपादान कारण। यदि निमित्त कारण कुन्हार बड़े का निर्माण न करे, तो घड़ा 'नाम रूप' के अंतर्गत नहीं जा सकता हाँलांकि संसार में उपादान कारण मिट्टी तो बहुत पड़ी हुई है। कुन्हार मां यदि मिट्टी के पास बैटा रहे, तो उसके बैटने मात्र से बड़ा नहीं बन सकेगा। वह घड़ा बनाने को सोचेगा, उसके बनाने की किया करेगा, तब कहीं घड़ा बन सकेगा, अन्यया नहीं। अतएय कारण और कार्य का सम्बन्ध चेतन सत्ता ही के द्वारा स्थापित होता है। बिना चेतन सत्ता के कारण से कार्य की उत्पत्ति हो ही नहीं सकती। कर्मों को फल-प्राप्ति का सिद्दान्त कारण और कार्य के सिद्दान्तों का ही रूप है। मनुष्यों के कर्मों की फलदायिनी शक्ति चेतन सत्ता ही है। यही चेतन सत्ता सर्व-व्यापिनी और सर्वान्तर्यामिनी है। अतएय यह भावना कि कर्म बिना किसी चेतन शक्ति के सहयोग से स्वतः फल देते हैं, नितान्त आमक और अटिपूर्ण है। सारे, कर्म, धर्म स्वतः फल देते हैं, नितान्त आमक और अटिपूर्ण है। सारे, कर्म, धर्म

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू महला १, प्रष्ठ १०३०-३१

२, श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सलोक, वारां ते वर्धक, महला ३,५५८ १४१७

परमात्मा के हाथ में हैं। वह परमात्मा ऋत्यंत निश्चिन्त है और उसका भारतार अनन्त है। वह ऋत्यंत कृपालु और दयालु है और स्वयं अपने आप मिलाता है—

करमु घरमु सञ्च हाथि तुमारे । वेपरवाह श्रख्नुट मंडारे ॥ तू दृहश्चालु किरवालु सदा प्रभु श्राप मेलि मिलह्दा ॥ १ ॥ १४॥ १॥ ५३॥

सारे कर्म, धर्म का लेखा-ओखा परमात्मा के हाथ में रहता हैं। यही सब का फल देने वाला है। ऋखिल विश्व के समस्त प्राणियों के भले और बुरे कर्मों का लेखा सर्व-नियामक परमात्मा के 'हुकम' से होता है—

'हुकमी उत्तमु नीचु हुकमि लिखि दुख सुख पाईग्रहि ॥<sup>२</sup> पर परमान्मा के 'हुकम' की कलम हमारे कमों के श्रनुसार ही चलती है । वह हमारे कमों के श्रनुसार ही कलम चलाता है ।

हुकम चलाए श्रापर्यं करमी वह कलाम ॥

कर्म का स्वरूप निर्धारित हो ग्राने पर इमारे सामने स्वाभाविक प्रश्न उठता है कि इम किन कमों से वॅथते हैं ग्रीर किन कमों से मुक्त होते हैं । विवेचन की सुविधा के लिए इनका नामकरण इस भाँति किया जा सकता है:—

१ बन्धन-प्रद कर्म ग्रीर २ मोद्य-प्रद कर्म।

# १. बन्धन पर्-कर्म और उसके भेद

दन्यन में पड़ने के कारण आत्मा के द्वारा इन्द्रियों को मिलने वालां स्वतंत्र प्रेरणा में और बाह्य सृष्टि के पदार्थों के संयोग से इन्द्रियों में उत्पन्न होने याली प्रेरणा में बहुत भिन्नता है। लाना, पीना, चैन करना--यह सब इन्द्रियों की प्रेरणा बाह्य सृष्टि की हैं<sup>थ</sup>।

१. श्री गुरु संय साहिब, महला १, दखर्गी, पृष्ट १०३४

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब-जपुर्जा पौड़ी २, महला १, एण १

३ श्री गुरु ग्रंन्य साहिब—सांश्न की वार महला १, एष्ट १२४१

४. गीता रहस्य श्रयवा कर्मयोगशासः बाल गंगाधर तिलक, पृष्ट २७६

इस प्रेरणा के द्वारा किए गए सारे कर्म बन्धन के हेतु हैं। बाह्य-विज्यों में वृत्तियों का रमना श्रत्यन्त स्वाभाविक हैं। ऐसी वृत्तियों के श्रनुसार कर्म-सम्पादन ही प्राय: श्रिधकांश मनुष्यों द्वारा किए जाते हैं। पर ऐसे कर्म तो उल्टे मनुष्य को श्रीर भी जकड़ कर बाँधे रहते हैं। श्री गुरु ग्रंथ साहिब में ऐसे कर्मों की तीब भर्माना की गयी है। श्री गुरु ग्रंथ साहिब के श्रनुसार ऐसे कर्मों की तीन भागों में विभागित किया जा सकता है?—

- १ कर्मकायड युक्त कर्म।
- २ श्रहंकार युक्त कर्म।
- ३. त्रेगुणी त्रिविध कर्म।

१. कर्मकाएड युक्तकर्म: इस कर्म के अंतर्गत वे कर्म रखे जा सकते हैं, जो आडंबरयुक्त और पालगडपृश्य हैं। बिना परमात्मा के प्रेम के ऐसे छारे कर्म व्यर्थ हैं। गुरु नानक देव ने ऐसे कर्मों का विस्तृत व्यौरा दिया है-

"वेद और पुरुष की पुस्तकों पढ़ते हैं तथा अन्य लोगों को मुनाते हैं। बहुत से मनुष्य बैठ कर कानों से मुनते हैं। परन्तु उनके भीतर का अजगर कपाट बन्द ही रहता है। अग्रली बात तो यह है कि बिना सद्गुरु के उनका हृदय कपाट बन्द रहता है। बहुत से ऐसे हैं, जो विभृति और भस्म लगाते हैं। परन्तु उनका यह बाह्य-वेश मान है। उनके अन्त:करण में अहंकार के साथ ही कोष रूपी चावडाल का निवास है। ऐसे पास्वउडपूर्ण कर्मों से सच्चे योग की प्राप्ति नहीं होती। बिना सच्चे गुरु के अन्त परमात्मा की प्राप्ति नहीं होती। बिना सच्चे गुरु के अन्त परमात्मा की प्राप्ति नहीं होती। बिना सच्चे गुरु के अन्त परमात्मा की प्राप्ति नहीं होती। इसा प्रकार बहुत से ऐसे लोग हैं, जो तीर्थ-पर्यटन करते तथा वनों में रहकर अत और नियम साधते हैं, अनेक प्रकार के 'जत, संत संयम' करते हैं तथा बाचक ज्ञान की बार्ता करते हैं; परन्तु इन सभी बाह्य कर्मों से मल-निवृत्ति नहीं होती। वास्तव में बिना राय (परमात्मा) के और बिना सद्गुरु के आनन्द की प्राप्ति नहीं हो सकती। बहुत से ऐसे लोग हैं, जो नेवली कर्म करते हैं और कई कुरुडिलिनी के उत्यान द्वारा स्वास चढ़ाकर दशम द्वार में प्यन रोक कर मुलंगमी योग साधते हैं। बहुत से लोग रेचक, कुरुमक, पूरक आदि प्राण्याम आदि हट-कियाएँ करते

<sup>्</sup>र गुरमति श्रविश्वातम करम फिलासर्जाः रणधीरसिंह, मुखबंध (त्रिलोचनसिंह द्वारा लिखित, भाग ३)

हैं। परन्तु उपर्युक्त कियाएँ विना परमात्मा के प्रेम के पाखराडपूर्ण हैं। गुरु के 'सबद' द्वारा परमात्मा के महान् ब्रानन्द की प्राप्ति हो सकती हैं।

बाह्य वेशादिकों से आन्तरिक अप्रिम्म नहीं बुमती, क्योंकि मन में दाक्ख चित्ता प्रव्यक्ति हो रही है। मला कहीं बिल पीटने से साँप मारा जाता है। इसा प्रकार 'नगुरे' के सारे बाह्य कर्म हुआ करते हैं—

> भेखी श्रगति न बुमई चिंता है मन माहि। वरमी मारी सापु ना मरे तिउ निगुरे कमाहि॥

श्रतः गुरुखों के श्रमुसार चाहे जितने भी कर्मकायड-युक्त कर्म वयों न हो, उनमें श्रांतरिकता का श्रभाव रहता है। बिना श्रंतर्मुख हुए, केवल बाह्य साधनों के बल पर परमात्मा की प्राप्ति असंभव है। इसीलिए गुरुखों ने बाह्य कर्मों की इतनी तीव श्रालोचना की है। ऐसे कर्म मोच्च के हेतु नहीं, उल्टे बन्धन के हेतु हैं।

२. अहंकार-युक्त कर्म : परमाथं से विमुख व्यक्ति सदैव ब्रहंकार के वसीभून होकर कर्म करते हैं। परमात्मा से विमुख ऐसे मनुष्यों में माया के ब्राक्ष्य ब्रह्मित व्यक्ति होते हैं। ऐसे व्यक्तियों की नाम में-रुचि रंग-मात्र के लिए नहीं उत्पन्न होती। उनके श्रंत:करण में काम, कोष, मद, लोभ, मोह की पंचाधि बड़े देग से धथकती रहती है। ऐसे ब्रहंकारवादियों की विवेक-बुद्धि श्रष्ट हो जाती है ब्रीर उन्हें शुभ ब्रीर ब्रश्चम कर्मों का बोध नहीं रहता। वे लोग परमार्थी कर्मों का ब्रहंकार ही ब्रहंकार करते हैं। उनके भीतर ब्रहंकार ही ब्रहंकार भरा रहता है। वे तत्व से कोसी दूर रहते हैं।

ऐसे मूर्त्रों के सारे कर्म श्राशा पाश में वैषे रहते हैं। उसका प्रेम काम, क्रोध ही में रहता है। उसके सारे कार्य श्रदंभाव से प्रेरित होकर संपादित हुश्रा करते हैं। वह श्रपने को ही कर्त्ता-धर्ता मानता है। वह यही सोचता है, "में लोगों को बाँधता हूँ। मैं वैर करता हूँ। यह हमारी भूमि है।

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब,—वाचिहिं पुस्तक वेद पुरानश्राणागुर सबद महा रसु पाइश्रा ॥१५॥५॥२२ मान, महला १, एष्ट १०४३

२ श्री गुरु प्रंय साहिब, वहहंस की बार, महला ३, पृष्ट ५८८

इस पर कीन पेर रख सकता है ? मैं पंडित हूँ, चतुर और सज्ञान हूँ । । । बात यह है कि विषय-भोग! में सदैब लिप्त होने से वह ज्ञानान्थ हो जाता है । अत्रत्य उसकी विवेक बुद्धि नष्ट हो जाती है । वह अपने शरीर में केन्द्रित होकर यही समस्तता है, "मैं यौबन-सम्पन्न हूँ, मैं आचारवान हूँ, मैं कुलीन हूँ । । इस प्रकार की बुद्धि विस्मृत नहीं होती। अपने भाइयो, मित्रो, सम्बन्धियों को अपनी सारी सम्पत्ति, सारी वस्तुए सींप कर चल जाता है । जिस वासना में उसने समस्त जीवन न्यतीत किया है, वही अन्त में साकार रूप धारण कर उसके सामने प्रकट होती है ।

श्रीमद्भगवद्गीता में इस श्रहंबुंद्ध वाली बुद्ध की संशा "श्रामुरी संपदा" दी गई है। सोलहवें अध्याप में दैवा और श्रामुरी सम्पदाश्रों का विस्तृत विवेचन हुश्रा है। दैवी-सम्पदा तो मुक्ति का कारण मानी गयी है श्रीर श्रामुरी सम्पदा बंधन में डालने वाली । श्रीगुरु श्रंथ सादिव में वर्णित श्रहंभाव की प्रवृत्तियों तथा श्रीमद्भगवद्गीता की श्रामुरी प्रवृत्तियों में श्रात्यधिक साम्य है।

श्री गुरु ग्रंथ साहिब में स्पष्ट रूप से दिखलाया गया है कि आशा (फल-प्राप्ति की आशा) में किए हुए सारे कर्म और धर्म बन्धन के हेतु हैं। पुरुष पूर्व जनम के पापों और पुरुषों के संस्कारों की खेकर जन्म धारण करता है। और नाम को भूल कर विनष्ट हो जाता है। यह माया जगत में अत्यंत भोहिनी है। इसे में मोहित होकर लोग जितने भी कर्म करते हैं, वे सारे के सारे व्यर्थ हो जाते हैं। कर्मकाएडों और अहंकारी पंडितों को चेतावनी दो

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्र'य साहिय, हउ यंघउ हउ साघउ वैरु । हमरी भूमि, कडगु घाले पैरु ॥

हउ पंडित हउ चतुर सिम्राणा ।.....॥ म्रादि ॥ गउदी, गुम्नारेरी, महला ५, पृष्ट १७८

२. श्री गुरु प्र'थ साहिब, रंगि संगि विखिन्ना के भोगा इन संगि चंध न जानी ॥

जिनु लागो मनु वासना श्रंति सोई प्रगटानी ॥६॥१॥१५॥४४॥ गउड़ी, महला ५, पृष्ठ २४२

३ श्रांमद्भगवद्गीता, श्रध्याय १६

गई है, "जिस कमें से वास्तविक सुल की माति होती है, वह आध्मिक तस्य विचार है। कमैकारडी परिवत ग्रहंभावना से प्रेरित होकर सालों और वेदों को बकते हैं ग्रवश्य, किन्तु उनके सारे कमें सांसारिक हुन्ना करते हैं ग्रवश्य, शिन्तु उनके सारे कमें पालरड-युक्त होते हैं। परिखाम यह होता है कि ग्रान्तिक मल की निवृत्ति उन ग्रहंकार-युक्त कमों से नहीं होती। उनके ग्रांतिक मल की तो निरन्तर वृद्धि होती रहती है। जिस भाँति मकड़ी उल्टा सिर करके ग्रयने ग्राप द्वारा बनाए गए जाले में फँस कर नष्ट हो जाती है, उसी भाँति सांसारिक कर्म करने वाले व्यक्ति ग्रहंकार युक्त कमों को करके, ग्रयने लिए फँसाने का जाल बनाते हैं ग्रीर उसी में फैंस कर नष्ट हो जाते हैं।

मनमुख ऋशानी और ऋहंकारी है। उसके भीतर महान् कोध और श्रहंकार है। इसी से वह जीवन रूपी श्रूत-कींड़ा में ऋपनी बुंड़ि रूपी बाजी हार जाता है?। उसके श्रंतर्गत ऋत्यधिक ऋहंकार और ऋत्यधिक चतुराई रहती है। ऋत्यय वह जो कुछ भी कमें करता है, उसका श्रंत नहीं होता। वह इसीलिए जन्मता और मरता है, उसके लिए कोई स्थान नहीं रहता। मनमुख ऋत्यंत ऋहंकार की भावना से कमें करता है, वह बकुलें की मौति नित्य स्थान में बैठता है। परन्तु जब उसके ऋहंकार युक्त कमों के लिए यमराज पकड़ते हैं, तो वह पछताता है ।

> श्री गुरु प्र'ध साहिब, श्रासा मनसा बंधनी भाई, करम धरम बंधकारी।

> > इन विधि द्वि माकुरी माई उंडी । सिर कै मारी ॥२॥२॥ सोरिठ, महला १, पृष्ट ६३५

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, मनसुखु चगुचानु दुरमति ऋहंकारी । ग्रंसरि कोध ज्ए मति हारी ॥ गउदी की वार, महला ३, प्रष्ट ३१४

३. श्री गुरु प्रथ साहिब, मनसुलि उर्फु बहुतु चतुराई ।

जब पक्किया तथ ही पश्चताना ।।६॥२॥ गडवी गुलारेरी, महला ३, प्रष्ट २३० इसी भाँति मनमुख जगत् की भूठो प्रीति में ख्रपना मन लगाता है। हिर-भक्तों से वह सदैव मनावा किया करता है। माया में मझ वह निरन्तर सांसारिक पन्न की प्रतीज्ञा करता है। वह परमात्मा का नाम मूलकर भी नहीं लेता है तथा सांसारिक विभव रूपी विभ ला कर मरता है। वह सदैव गंदी बातों में ख्रमुरक रहता है। गुरु के सबद पर भूल कर भी नहीं ध्यान देता। इस प्रकार मनमुख परमात्मा के प्रेम में ख्रमुरक नहीं होता ख्रीर उसके रस को जहीं जानता। वह अपनी मर्यादा गँवा देता है। वह साधु-संगति के सहज सुख का रसात्मादन नहीं करता। उसकी जिहा में तिल मात्र परमात्मा के नाम का रस नहीं रहता। ख्रासुरी प्रवृत्ति से प्रेरित होकर वह ख्रपना तन. मन तथा धन समक्ता है। परमात्मा के बास्तविक द्वार की उसे त्वम में भी खबर नहीं रहती। वह इस संवार से ख्रास्त्रों बेंद कर खंबकार में कूच करता है। उसे ख्रपने बात्तविक दरवाजे (परमात्मा की प्राप्ति) की चिन्ता नहीं रहती। इस प्रकार बह अपनी ख्रासुरी प्रवृत्तियों के कारण यमराज के दरवाजे पर बाँधा जाता है। उसे (परमात्मा का) स्थान नहीं मिलता और खपने किए हुए कमों का फल पाता है।

सारांश यह कि ग्रहवादियों के सारे कार्य 'हउमैं' में हो होते हैं। ग्रतः ग्रहंकार ही उनका बन्धन है ग्रीर इसी कारण वार-वार योनियों में पड़ते हैं—

हउसे पहा जाति है, हउसे करस कमाहि। इउसे पुई बचना, फिरि फिरि जोनी पाहि<sup>व</sup>।

त्रेगुणी त्रिविध कमें सारा जगत् माया मोह के वशीभृत है।
ग्रातएव सारे सांसारिक प्राणी माया, मोह के वशीभृत हुए त्रिगुणी कमें ही
करते हैं। त्रिगुणात्मक गुणी के अतर्गत कमें करने वाले माया के वशीभृत
है। तम, रज और सत्व—ये तीन गुरा है। मनुष्य मात्र इन्ही तीनी गुणी
के वशीभृत हैं। सत्वगुणा तो निर्मल होने के कारण मुख की आसिक से

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जग सिउ मूद्ध ग्रीति मनु वैधिन्ना, जन सिउ बादु रचाई ॥

जमु द्रि बाधा ठउर न पाँचै अपुना कीओ कमाई ॥ सोर्राठ, महला १, ग्रष्ट ५६६ २. श्री गृह ग्रंथ साहिब, ज्ञासा की दार, महला १, ग्रष्ट ४६६

ग्रीर ज्ञान की श्राविक से श्रायांत् ज्ञान के ग्राभिमान से बाँघता है। राग रूप रजोगुण को उत्पत्ति कामना ऋरेर श्रासिक से हुई है। वह जावारमा को कर्मों ग्रीर उनके फल की ग्रासिक से बाँचता है। तमागुर की उत्पत्ति ग्रशान से हुई है ब्रीर जीवात्मा को प्रमाद, श्राचस्य क्रोर निदा के द्वारा बाँचता है'। जिस काल में इस देह में तथा अन्तःकरण स्रोर इन्द्रियों में चेतनला स्रीर बोब-शक्ति उत्पन्न होती है, उस काल में ऐसा जानना चाहिए कि सरवगुण बहुा है। रजीगुरा के बहुने पर लोम और प्रवृत्ति अर्थात् सांसारिक चेथ्टा तथा सब प्रकार के कमों का स्वार्थ बुद्ध से आरम्भ एवं आशान्ति, मन की चंचलता और विषय भोगों की लालसा यह सब होते हैं। तमोगुरा के बहुने पर श्रन्त:करण श्रोर इन्द्रियों में श्रयकाश एवं कर्त्तन्य कर्मों में श्रप्रवृत्ति, प्रमाद, मोह, इत्यादि उत्पन्न होते हैं। ससार के समस्त प्राणी न्यन या अधिक इन्हों तीनी गुणी में बरत रहें हैं। उनके सारे कर्म इन्हीं तीनी गुणी के बसीभूत हैं। परिलाम यह होता है कि ऐसे पुरुष आबागमन का चक्कर लगाते रहते हैं । सत्वगुरा में स्थित हुए पुरुष उच्च लोको में, रजोगुरा। मध्य लोकों में ब्रीर तमोगुणा ऋयोगित को पाप्त होते हैं। त्रिगुणात्मक गुणों वाले सारे कर्म बन्धन के हेत हैं।

गुह ग्रमस्दास जी कहते हैं विगुणात्मक गुणों वाले सारे कमें बंधन के हेतु हैं। उन्होंने त्रिगुणात्मक कमों की इस मौति समोज्ञा की है, "ग्राध्ययन करने वाले दौत भागना से युक्त होकर ही ग्रस्थयन करते हैं। ऐसे लोग त्रिगुणात्मक माया के निमित्त ही कगड़े वाले कमें करते हैं। ऐसा करने में उनका सत्य, रज ग्रीर तम का दृढ़ पाश कभी नहीं दूदता। गुरू के सबद से ही त्रिगुणात्मक माया का पाश छिन्न-मिल होता है। वे ही गुरू के 'सबद' मुक्ति देने में समर्थ होते हैं। त्रिगुणात्मक माया के गुणों में रमने के कारण मन चंचल हो जाता है ग्रीर वह किसी प्रकार वश में नहीं ग्राता। दुविधा में पड़कर वह दसों दिशान्त्रों में चकर मारता फिरता है। इस प्रकार विष का की हा विष हो में ग्रनुरक्त रहता है ग्रीर विष ही में मर कर नष्ट हो जाता है ।!?

१. श्रोमद्भगवद्गीता, अध्याय १४, रलोक ६-७-८

२. श्रोमद्रभगवद्रगीता, अध्याय १४, रखोक, ११-१२ तथा १३

३, श्री गुरु ग्रंथ साहिब, दूजै भाइ परे नहीं बुकै। त्रिविध माइका कारण लूकै।।

गुरु नानक ने एक स्थल पर कहा है, "तीनों गुगों से प्रेम करने वाला बार-बार जन्मता और मरता है। चारों वेद त्रिगुगात्मक माया के हरयमान श्राकार का ही वर्णन करते हैं। वे जाव्रत, रचन, मुमुति अथवा सत्व, रज, तम ही की अवस्था का ही वर्णन करते हैं। तुरीय अवस्था केवल सद्गुक से ही जानी जा सकती है।"

श्रीमद्भगवद्गीता में भी वेदों को 'त्रेगुरुव' कहा गया है ।

त्रिगुणात्मक स्वरूप में कमें करने से, उनकी बुद्धि आसित युक्त रहती है। इससे वे आसित बुद्धि का त्याग नहीं कर सकते। विना इसका त्याग किए हरिन्स का स्वाद नहीं आता। इस प्रकार संध्या, तर्पण, गायत्री, इत्यादि कमे, विना परमात्मा के ज्ञान के दुःख स्वरूप ही है, क्योंकि ये सब त्रिगुण पर ही बल देते हैं—

त्रैगुण धातु बहु करम कमाविह हिर रस सादु न चाइचा । सिचित्रा तरपण करिह गाइत्री विनु बूक्ते दुखु पाइचा ॥२॥१०॥ सोरिट, महला ३, एट ६०३.

श्री गुरु ग्रन्थ साहिब का यह निश्चित सिद्धान्त है कि तीनों गुण माया के ही श्रंतर्गत हैं। जो तीनों गुणों का सहारा लेकर कर्म करता है, उसकी गति-मुक्ति कभी नहीं होती श्रीर न परमात्मा की भक्ति ही प्राप्त होती है।

> त्रैगुख सभा धातु है, ना हरि भगति न भाइ। गति मुक्ते करे न होवई, हउमै करम कमाहि ॥२॥२॥। मलार, महला ३, पृष्ट १२५८

> > विखु का कीड़ा विखु महि राता विखु ही माहि पचाविषक्षा ॥॥॥२३॥३०॥

माम्ह, महला ३, एष्ट १२७ १. श्री गुरु ब्रंथ साहिब, जनमि मरै त्रैगुण हितकास।

> तुरीम्रावसया सितगुर ते हिर जसु ।। गउड़ी, महला १, एष्ट १५४

२. श्री मद्भगवद्गीता — अध्याय २, रलोक ४५

#### मोज् प्रद कमें और उसके भेद

जब परमात्मा का ही श्रंशभूत जीव श्रनादि-पूर्व कर्मार्जित जड़ देह तथा इन्द्रियों के बन्धनों से बद हो जाता है, तब इस वृद्धावस्था से उसे मुक्त करने के लिए मोज्ञानुक्ल कर्म करने की प्रवृत्ति देहेन्द्रियों में होने लगती है श्रीर इसी को व्यावहारिक दृष्टि से "श्रात्मा की स्वतंत्र प्रवृत्ति" कहते हैं। यह प्रेरेगा श्रात्मा की है श्रीर यह मोज्ञानुक्ल कर्म के लिए होती है।

सिकैल गुरुश्रों द्वारा निरुपित बंधन प्रद कमों के उदाहरणों से इस अम में नहीं पड़ना चाहिए कि गुरु लोग शुभ कर्म के त्याग पर जोर देते हैं। गुरुश्रों ने शुभ कमों के श्राचरण पर बहुत श्राधिक बल दिया है। हाँ उन्हाने उस शुभ कर्म की निन्दा की है, जो श्राहंभाव से प्रेरित होकर श्राशा, मनसा के बन्धन में किए जाते हैं। श्राहंभाव से किए हुए शुभ से शुभ धर्म भी बन्धन के हेतु हैं। जंजीर चाहे लोहे की हो, श्राधवा सोने की दोनों ही बाँधने में स्वतंत्र है।

सिक्स गुर शुभ कमों की महत्ता पूर्ण रूप से स्वीकार करते हैं, वे शुभ कमों की पार उतारने का साधन मानते हैं। यथा—

> विश्व करमा कैसे उत्तरिस पारे<sup>२</sup> ॥५॥३॥ करणी वामहु तरे न कोड्<sup>8</sup> ॥ करणी बामह भिसति न पाइ<sup>8</sup> ॥

श्रथवा श्रथवा

सिक्ख गुरुश्रों के श्रनुसार मोज-यद कमों का विभाजन तीन भागों में किया जा सकता है—

- १. हरि-कीरत कर्म।
- २. श्रध्यातम कर्म ।
- ३. हकम-रजाई कर्म।
- १. हिर कीरत कर्म: हिर कीरत कर्म के पहले "किरत" कर्म को समक लेना चाहिए। किरत कम वे अञ्छे अथवा बुरे कर्म हैं, जो जीव ने पिछले जन्मों में किए हैं। बारम्बार उन्हीं कर्मों के कारण आदत पड़ जातो

१. गीता-रहस्य श्रथवा कर्मयोगशाखः वाल गगाधर तिलक, पृष्ठ २७३

२ श्री गुरु श्रंथ साहिब, रामकर्ता, महला १, एष्ट ६०३

३. श्रो गुरु श्रंथ साहिब, रामकर्ला की बार, महला १, पृष्ट १५२

४ श्री गुरु प्रथ साहिब, रामकली की वार, महला १, पृष्ट ६५२

है। उसी ब्रादत के वशीभूत होकर, जो पुरुष कर्म करता है, वह किरत कर्म कहलाता है। किरत कर्म भोगने ही पड़ते हैं, मिटते नहीं। कर्मों के याग लिए कमों की किरत भाग्य में लिख दी जाती है। -

श्राव जाइ भवाईऐ पइऐ किरति कमाइ। प्रवि लिखिया किउ मेटीऐ लिखिया लेख रखाइ। विनु हरि नाम न खुटीऐ गुरमात मिलै मिलाइ । । ।। १०।।

इस प्रकार पूर्व जनमों का लेख किसी के मिटाए नहीं मिटता, क्योंकि वह परमात्मा के रजा के अनुसार लिखा जाता है। उस कर्म से याद कोई मुक्ति दिला सकता है, तो वह है गुर ।

किरत कम महान् प्रवल होते हैं-इकि मार्चाह जार्चाह वरि वासु न पावाह किरत के बाधे पाप कमाविह ॥ श्रंधुले सोभी वृक्त न कोई लोभु बुरा श्रहकारा हे रै॥४।३॥६।।

ग्रथवा--

किरत पक्ष्या नह मेटै कोइ। किया जाणा किया त्रागे होइ ।।।१०।। किरत-कमं की दुरुहता मेटने में यदि कोई समर्थ है, तो वह है "हरि-कीरत-कम" । यह कर्म सभी कर्मों में श्रेष्ठ है । परमात्मा के नाम का गुगान ही 'किरत कर्म' के सारे मलों को थो सकता है। गुरुश्रों के अनु-सार परम-गति-प्राप्ति का यह अनुपम छोपान है। समस्त श्री गुक्तंथ साहिब में न्धान-स्थान पर इसकी चर्चा की गया है।

गुरमुलि करणी हरि कीरति सार । गुरमुलि पाए मोल दुन्नार ।। अनिद् ुरंगि रता गुण गावै अंदरि महलि बुलाविषया ॥।।। सतिग्र दाता मिले मिलाइआ। प्रै भागि मनि सबहु वसाइआ।। नानक नामु मिले चिड्याई हरि सचे के गण गाविशमा "।।

61181120

<sup>ু</sup> गुरमति ऋधित्रातन करम किलासको : रण्धीरसिंह, पृष्ट २६५

२ श्री गुरु प्रंय साहिब १, सिरी रागु, महला १, प्रष्ट ५६

३, थी गुरु प्रंथ माहिब, मारू, सोलंह, महला १, पृष्ठ १०२६

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गढदी, महत्ता १, पृष्ठ १५३-५४

५ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, माम महला ३, १ष्ट ११५

त्रथांत् परमात्मा का गुण्गान ही गुरुमुखां का श्रेष्ठ कर्म है। इसी के द्वारा उन्हें मोच्च का द्वार प्राप्त होता है। जो साथक निरन्तर परमात्मा के प्रेम में सराबोर होकर उनका गुण्गान करता है, वह परमात्मा के "सम ख्वर के महल के भीतर बुलाया जाता है। परन्तु दाता सद्गुरु के द्वारा ही श्रेष्ठ कर्म प्राप्त हो सकता है। परम माग्य हो, तभी सद्गुरु का सबद मन में बसता है। इस प्रकार सच्चे परमात्मा के गुण्गान से उन्हें अलीकिक महिमा प्राप्त होती है।

गुरु नानक देव हरि-कीरत कर्म की प्रशंसा करते हुए एक स्थल पर इस माँति कहते हैं, "सद्गुरु जिसके अन्तर्गत सच्चे परमात्मा को बसा देता है, उसी को सच्चे योग की युक्ति के मुल्य का बास्तविक ज्ञान होता है। उसके लिए यह और यन समान हो जाते हैं। चन्द्रमा की शीतलता एवं सूर्य की उप्याता में भी ऐसे व्यक्ति की बुद्धि समान हो जाती है। कोरति रूपी कर्या उसका निस्य का अन्यास हो जाता है"—

जिसके श्रंति साचु बसावै । जोग जुगित की कीमित पावै ॥२॥ रिव सिस एको गृद उदिश्वानै । करणी कीरित करम समानै ॥३॥६॥ सारांश यह कि कलियुग के सभी साधनों में ''हरि कीरत कर्म'' सर्व

अंघा है।

हरि कीरति उत्तमु नामु है विधि कलजुग करणी सार ।।

२. ऋषिस्थातम (स्वध्यातम) कर्म: श्री गुरु ग्रंथ साहित में श्राच्यातिमक कर्म उन कर्मों को कहा गया है, जो जीवातमा श्रीर परमातमा के
बोध श्रीर उनसे एकता का सम्बन्ध स्थापित करते हैं। तात्पर्य यह है कि जिन
श्रहंभाव-विहीन साधनों के बल पर जीवातमा श्रध्यातम पथ पर उत्तरोत्तर श्रागे बढ़ता है, वे श्रध्यातम कर्म हैं। इसी प्रसंग में यह बतला
देना समाचीन प्रतीत होता है कि सिक्ख-गुरुशों ने उन वैयक्तिक श्रीर सामाजिक कर्मों के संगदन पर बल दिया है, जिनसे व्यक्ति श्रयवा समाज के
नित्य के जीवन का उत्थान होता है, भले ही उनकी गणना श्राध्यातिमक
कर्मों के श्रन्तर्गत न की गई हो—उदाहरणार्थ, स्नान, दान, परोपकार श्रादि
कर्म, स्नान से शारीरिक श्रुद्धि होती है। शारीरिक श्रुद्धता का मन की श्रद्धता
पर बहुत श्रिधिक प्रभाव पहता है। हाँ, उस स्नान, उस दान, उस परोपकार

१. श्री गुरु प्रन्य साहिब, कानदे की बार, महला ४, एच्छ १३१४

की भत्सेना अवश्य को गयी है, जो अहंभाव से प्रेरित होकर किए जाते हैं। सदाचार सम्बन्धी सामान्य नियम, जो आहम्बर और पासरेड का रूप नहीं धारण करते, सिक्स गुरुओं को मान्य हैं—

यथा, रनान की महत्ता श्री गुरु ग्रंथ साहिम में स्थान स्थान पर विश्वत है,

नामु दानु इसनानु न कीक्षो इक निमित्न न कीरत गाइको १ ॥३॥ अथवा, उठि इसनानु करहु परभाते सोणु हरि क्याराधे १॥

इसी प्रकार नाम, दान और स्नान पर साम्हिक रूप से बल दिया गया है,

दुचादसी दानु नामु इसनानु । हरि की भगति करहु तिज मानु 3।। अथवा, नामु दानु इसनानु दङ् सदा करहु गुर कथा 1।

स्यान-स्थान पर बहुत बल दिया गया है। गुरु नानक देव ने तो यहाँ तक कहा है कि बिना स्त्य, संयम, शील के यह शारीर प्रेत के शारीर की भांति है तथा काठ की भांति निध्याण, शुष्क श्रीर नीरस है। पुरुष, दान, स्नान, संयम, साधु-संगति के बिना जनम-धारण निरर्थक है—

जतु सतु संजमु सीखु न राबिचा प्रेत पिंजर महि कासटु भइचा।
पूंच दानु इसनानु न संजमु साथ संगति बिनु बादि गइचा ।
गुरु नानक देव ने च्राध्यात्मिक कमों को सन्चा माना है। इन्हीं
कमों के द्वारा परमात्मा का साज्ञात्कार होता है। उन्होंने गउड़ी राग में
च्राध्यात्मिक कमें के च्रन्तर्गत निम्नलिखित बातें बतायी है ।

१. थी गुरु प्रन्थ साहिब, टोडी, महला ५, एष्ट ७१२

२. श्री गुरु ब्रन्य साहिब, वसंतु, महला ५, पृष्ट ११८५

३. श्री गुरु प्रथ साहिब, धिती गउड़ी, महला ५, एए २६६

४. श्री गुरु पंथ साहिब, मारू की वार, महला ५, एछ ११०१

५ श्री गुरु प्रंथ साहिब, रामकर्ली, महला १, एष्ट ६०६

६ थ्री गुरु ग्रंथ साहिब, - ग्रथिश्रातम करमे करे ता साचा।

कडु नानक अपरंपर मानु ॥८॥६॥ गडदी, महला १, एष्ट २२३

- (क) पंच कामादिकों को मारना।
- (ल) सचाई धारण करना।
- (ग) एक परमात्मा की ज्यांति सर्वत्र देखने का प्रयास करना।
- (ध) गुरु के शब्द (शिज्ञा) पर आचरण करना।
- (ङ) परमात्ना का भय मानना, श्रर्थात् उसके भय से पाप-कर्मों में अवृत्त न होना ।
  - (च) आम-चिन्तन में निमन्न रहना।
  - (छ) गुरु की कृपा में दृढ़ विश्वास रखना।
  - (ज) गुरु की सेवा सर्व भाव से करना।
  - (क) ब्रहंकार की मारना।
- (त्र) एक मात्र परमात्मा को जप, तप, संयम समक्तना श्रीर पुराखों का पाठ मानना।

गुरु नानक देव ने एक स्थल पर कहा है कि सत्य का निवास उस व्यक्ति में समक्तना चाहिए, जिसमें निम्नलिखित आचरण घटित होते हों '—

- (क) जिसके हृदय में परमात्मा का निवास हो, जो परमात्मा से प्रेम करता हो, जो नाम के अवसा मात्र से प्रफुल्लित होता हो।
  - (ख) शरीर का शोधन करके नाम रूपी बीज वो दे।
- (ग) जो गुरु द्वारा सञ्ची शिज्ञा ग्रहण किए हो श्रीर उस पर ग्राचरण करता हो।
  - (घ) जीव मात्र के प्रति दया माव रखता हो।
  - (ङ-दान-पुरव करता हो।
- (च) श्चात्मा रूपी तीर्थ का निवासी हो, श्रर्थात् निरन्तर श्रात्मिक वृत्ति में रमण करता हो।
  - (छ) जिसकी वृत्ति सट्गुक की शिक्षा द्वारा शान्त हो गयी हो।
  - (ज) जो सत्याचरण में रत हो।
  - 1. श्री गुरु यंथ साहिब,—साचु ता परु जाखींपे

नानकु वसायौ बेनती जिन्नु सचु पर्ने होइ ॥ श्रासा की बार, महला १, पृष्ट ४६८ पाँचवें गुरु ने ब्रातम-साझात्कार के निम्नलिखित साधन बतलाए हैं।

- (क) गुढ़ का शब्द (शिका) हृदय में धारण करना ।
- (ख) काम, क्रोध लोभ, मोहाद से बचना।
- (ग) पंच ज्ञानेद्रियों श्रीर पंच कर्मेन्द्रियों को वस में करना।
- (ब) परमात्मा की कृपा में पूर्ण विश्वास रखना ।
- (ङ) दुष्टों श्रीर सज्जनों में परमात्मा की एक ज्योति देख कर उन्हें समान भाव से देखना।
  - (च) विराट-परमात्मा की साधना निम्नलिखित साधनों से करना-
    - (१) जो कुछ बोलना, उसे ज्ञान समफना।
    - (२) जो कुछ भी अवस करना, उसे नाम समझना।
    - (३) जो कुछ भी देखना, उसे ध्यान सममना।
  - (छ) सहजाबस्या में रहना।

आध्यात्मिक कर्मों का एकत्रीकरणः यदि आव्यात्मिक कर्म चंकलित किए जार्ये, तो उमका कम इस प्रकार हो सकता है—

- (क) पंच कामादिकों को मारना।
- (ख) शरीर का शोधन करने, पंच ज्ञानेन्द्रियों और पंच कर्मेन्द्रियों को वशीभृत रखना।
- (ग) एक परमात्मा की ज्योति, सर्वत्र देखने का प्रयास करना,—दुष्ट में भी और सज्जन में भी।
  - (व) सत्याचरख में रत होना।
- (ह) गुर की कृपा में अपूर्व विश्वास रखकर, उनके सबद को इदय में धारण करना तथा उन पर आचरण करना, साथ ही गुरु की सेवा में रत रहना।
- (च) परमात्मा को सभी कर्मकाण्डों से बढ़ कर मानना तथा उन्हें अपने हृदय में बैठाना। उनके नाम मात्र से गर्गर् हो आना और पाप कर्मों के करने में परमात्मा का भय मानना।

सहजे जागण सहजे सोइ॥ रागु गउड़ी गुद्धारेरी, महला ५, एष्ट २३६

१. श्री गुरु प्रंथ साहिब, गुर का सबदु रिद अंतरि धारे ।

- (छ) ग्रात्म-स्वरूप में स्थित होन्दर शान्त होना।
- (ज) जीव मात्र के प्रति दया-भाव रखना।
- (क) अमहायों की दान पुरुष दारा सेवा करना।
- अ) परमात्मा की कृपा में पूर्ण विश्वास रखना।
- (ट) अवस, वासी, दृष्टि श्रीर मन द्वारा विराट्-पुरुष की उपासना करना।
  - (ठ) सहजब्ति धारण करना।

इस प्रकार उपर्युक्त कर्म आध्यात्मिक कर्म हैं। पर उनकी सीमा बनानी और एक सीमा निर्धारित करनी बहुत कठिन है। खनः हमारी राय में खाल्म-साज्ञात्कार सम्बन्धी वे सभी कर्म, सभी उपातनाएँ और सभी खाचार-व्यवहार जो खहंभावना से रहित होकर परमात्मा-साज्ञात्कार के निमित्त किए जाते हैं, खाध्यात्मिक कर्म हैं।

२. हुकम-एजाई कर्म : श्रंत में श्री गुरु ग्रंथ साहिब में 'हुकम रजाई' कमों की चर्चा की गयी है। 'हुकम रजाई' कर्म वे हैं, जो परमात्मा की प्रेरखा, श्राहा, मर्ज़ी श्रथवा इच्छा से होते हैं। मेरी ऐसी धारण है कि यह कर्म सिद्धावस्था का कर्म है। विशुद्ध श्रंत:करण में ही परमात्मा की श्रंतध्विम मुनायी पढ़ती है। मिलन श्रंत:करण में यह नहीं सुनायी पढ़ती। श्राध्यात्मिक कर्मों द्वारा जिसका श्रंत:करण नितान्त पवित्र हो गया है, वही परमात्मा की प्रेरखा के बास्तविक रहस्य को समक सकता है। 'हुकम-रजाई' कर्म श्रपने से नहीं होते, बल्कि गुद्ध की महान् इपा श्रीर परमात्मा की श्रनुकम्पा होते हैं।

गुरु ऋर्जुन वे एक पद में बतलाया है, कि "हुकम रजाई कर्म वहीं कर सकता है, जिसे प्रभु स्वयं पेरित करके कराता है। वहीं सज्ञान और विश्वसनीय है, जिसे परमात्मा का हुकम मीटा लगता है। स्विट के सारे बीव परमात्मा के एक सूत्र में पिरोए गए हैं। जिसे परमात्मा पेरित करता है, वहीं उसके चरणों में लगता है। जिस प्रकार बन्द कमल सूर्य के प्रकाश से परफुटित होता है, इसी प्रकार वह पुरुष भी प्रफुल्लित होता है, जो सारे घंटों के भीतर एक परमात्मा का दर्शन करता है '।"

<sup>1.</sup> श्री गुरु ग्रंच साहिब, सोई कारण जि स्रापि कराए !

कर्म स्वमावत: अन्या, अचेतन तथा मृत होता है। यह न तो किसी को स्वयं पकड़ता है और न किसी को छोड़ता है। ममत्व युक्त आसिक के सूटने पर कर्म के बन्धन आप ही टूट जाते है, किर चाहे वे कर्म बने रहें या चले जायँ । इस प्रकार कर्मों का दग्ध होना मन की निर्विषयता और ब्रह्मा मैक्य के अनुभव पर ही अवलिबत है । भूना हुआ बीज जैसे उग नहीं सकता, वैसे ही 'हुकम रजाई' कर्म बंधनों में बध नहीं सकते।

प्रभु का तथा मक्त और सेवक कर्म से विमुल नहीं होता। उसके अंतः करण में प्रभु की आज्ञा की स्पष्ट ध्विन मुनाया पड़ती है। यह उसी के अनुसार जगत् के सारे व्यवहारों में प्रवृत्त होता है। प्रभु की आज्ञा होती है, तो वह ध्यान करता है और प्रभु की आज्ञा के अनुसार ही वह ध्यान छोड़कर लोगों में भगवद्भक्ति का प्रचार करके पाखंडों को छोड़ने की शिद्धा देता है । यदि प्रभु की आजा हुई, तो धर्म-रज्ञा के निमित्त, लोगों को निर्माक बनाने के लिए अथवा उनका संकट दूर करने के लिए इसते-इसते अपने प्राणों का उत्सर्ग कर देता है अरि यदि प्रभु की आज्ञा हुई, तो स्वयं हाथ में कृपाण लेकर भित्रा लाखे से एक को लड़ाता है ।

प्रभु की 'रजा' श्रपनी इच्छाराकि श्रौर कियाराक्ति को मिला देना 'हुकम रजाई' कर्म का वास्तविक रहस्य है। यह कर्म बंधन का हेउ नहीं, श्रपितु मोंदा के साद्यात् द्वार को खोलने वाला है। ऐसे ही कर्मों के हाथ में मुक्ति की कुंडो है। तभी तो गुरु श्रर्जुन देव ने कहा है,

जंब कवलु जिसु होइ प्रगासा तिनि सरव निरंजन डीठा जीउ ॥ ॥२॥४२॥४६॥ माम, महला ५, एटर १०८

<sup>1.</sup> गीता रहस्य अधवा कर्मयोग शास्त्र: बाल गंगधार तिलक, एष्ट २८%

२. गीता-रहस्य सथवाकमयोग शास्त्र : बाल गंगाधर तिलक, एष्ट २८७

३, इस वाक्य का तास्पर्य गुरु नानक देव जी की जीवनी से है।

४ इस वाक्य का तापरवं गुरु भ्रजुंन देव तथा गुरु तेग वहादुर की शहादत से है।

भ् इस वाक्य का ताल्पर्य गुरु गोविन्द सिंह जी के सिक्स-संघटन तथा उनकी लड़ाइयों से है।

ं तसी आगिया कीनी ठाकुरि तिसने मुखु नहीं मोरिओ। ॥ अथवा

''जो जो हुकमु भड़को साहिय का सो माथै लै मानिक्यो? ॥
गुरु नानक देव ने कहा है कि जिनकी वृत्ति 'तैलधारावत' ब्रह्म में
रमी हुई है, उनके सारे सांसारिक कर्म व्यर्थ हैं, ख्रार्थात् उनके सारे सांसारिक कर्म दग्ध हो जाते हैं—

जो जाणसि वहमं करमं । सिम फोकट निसचंड करमं । । मुरुडकोपनिषद् में भी कहा जया है ''बीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् इष्टे परावरे ४'' श्रीमद्भगवद्गीता भी इसी प्रकार कहती हैं—

"ज्ञानाप्ति सर्व कर्माणि भस्मसात् कुरुतेऽर्ज्जुन् ।"

श्चर्यात् 'हे श्चर्जुन, कान रूपी श्चाम से सारे कमें मस्म हो जाते हैं।" किन्तु स्मरण् रहे कि यह जान शाब्दिक ज्ञान मात्र नहीं है, बल्कि ब्रह्मीभूत होने की श्चयस्था श्चर्यवा बाद्यां स्थिति है।

निष्कर्ष: उपर्युक्त विवेचन से इम इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि सिक्ल गुरुत्रों ने कर्म त्याग करने को नहीं कहा, बिल्क कर्मों के विधिवत् सम्पादन पर बल दिया है। दसों गुरुत्रों का जीवन ही इस बात की सिद्धि का सबसे पुष्ट प्रमास है। हाँ उनका कथन, यह श्रवश्य है कि 'मन से राम, हाथ से कान।'

मन मिंह चितवड चितवनी उदय करहु उठि नीत ॥

गुरु अर्जुन देव ने एक स्थान पर कमी के सम्पादन पर इस.भाँति बल
दिया है—

उद्म करेदिया जीउ तूं कमावदिया सुख भुंचु । धिम्राइदिम्रा तू प्रभु मिलु नानक उतरी चिंत ॥

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू, महला ५, प्रष्ट १०००

२ श्री गुरु बंध साहिब, मारू, महला ५, पृष्ट १०००

३, श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रासा की वार, महला १, एष्ट ४७०

४. मुरुदकोपनिषद्, मुरुदक २, खरद २, मंत्र ८

५. श्रीमद्भगवद्गीता, ऋष्याय ४, श्लोक ३७

६ श्री गुरु प्रंय साहिब, गुजरी की बार, महला ५, एष्ट ५१६

७. श्री गुरु ग्रंब साहिब गृजरी की वार, महला ५, पृष्ट ५२२

श्चर्यात् "ऐ प्राणी, त् उचम करके कमाश्ची श्चीर जीवन में सुख भोगों। परन्तु साथ ही प्रमु का ध्यान करो श्वीर उनका साम्रात्कार करने का भी प्रयक्ष करो। 'नानक कहते हैं कि इस प्रकार कर्म श्वीर प्रमु चिन्तन के सम्मिश्रस् से तुम्हारो सारी चिन्ताएँ मिट जावैंगी।"

यास्तव में कर्म, ज्ञान और मिक्क एक दूसरे के पूरक है। गुरुओं ने इन तीनों के बीच अद्भुत समन्यय स्थापित किया है। गुरुओं द्वारा निरूपित सारे कर्म मिक्क भावना से खोत प्रोत हैं। बिना मिक्क के कम "आध्यास्मिक" अध्या 'हुकम रजाई' कर्म नहीं हो सकता। उनकी हिन्द में बिना मिक्क के कर्म शुरुक, अहंकार युक्क, पाखरहपूग् और बन्धन को हेतु है।

# हरि-प्राप्ति-पथ

### (आ) योगमार्ग

योग की शाचीनता : योग भारतवर्ष का सबसे प्राचीन एवं महत्त्व-पूर्ण सावन है। गुक्क यजुर्वेद के ३३ वें एवं ४० वें श्रध्यायों में योग-सम्बन्धी विशिध्द विषयों का उल्लेख किया गया है। वेदों के अतिरिक्त उपनिषद (कल्याण, योगांक, पृष्ठ ६२) श्रीमद्भागवत (कल्याण, योगांक, पृष्ठ १०६). श्रीमद् भगवद्गीता (कल्याण, योगांक, पृष्ठ १२२) योग वाशिष्ठ (कल्यांण, योगांक, पुष्ठ ११७) तथा तंत्र आदि प्रेथी में (कल्याण, योगांक, पुष्ठ १०५) योग का १९६८ उल्लेख मिलता है। भारतवर्ष के समी प्राचीन धर्म-बीद्ध, जैन अ।दि-योग की महत्ता के समर्थक हैं। महावीर एवं जैन धर्म के अन्य साव ों ने योगाम्यास किया और उस पर अपने विवेचनात्मक मत प्रकट किए। तानिवकी ने अपनी साधना के हेत योग को ही आधार बनाया। नाय सम्प्रदाय की साधना के भी योग की प्रक्रियाच्चों को विशिष्ट स्थान प्राप्त हन्ना त्रीर अन्ततीगःवा वह योगी-सम्प्रदाय के नाम से ही प्रख्यात हन्ना। नाथ-पंथियों के पश्चात् हिन्दी के निर्मणवादी कवियों में भी योग का वर्णन उपलब्ध होता है। इस प्रकार योग भारतीय दर्शन ख्रीर धर्म का गीर पूर्व त्रंग तथा भारत की सर्वाधिक प्राचान एवं समाचीन साय हो त्रति प्रसिद्ध याती है । महिष पतंजिं योग-सूत्रों के सर्व प्रथम रचियता हैं।

योग-शब्द के विभिन्न अर्थ: योग शब्द का प्रयोग विभिन्न अर्थों में होता है। आतमा और ब्रह्म की एकात्मकता योग है। देहातम बुद्धि त्याग कर आतम भावापन्न होना भी योग है। चित्तवृत्ति का नियोग भी योग है। सुख-दु:ख आदि पर विजय प्राप्त करना भी योग कहा जाता है। (गीता-समस्त्रं योग उच्चते)। आरायना के लिए भी योग का प्रयोग होता है। कर्म-बन्धन से उदाक्षीन होना भी योग है। भर्जी प्रकार कृत-कर्म भी योग ही है (योग: कर्ममु कीशलम्-भोमद्भगवद्गीता) से विभिन्न पदार्थी का निज

<sup>1.</sup> सुन्दर-दर्शन : त्रिलोकीनारायण दीक्ति, दितीय श्रध्याय, पृष्ठ २२-२३

स्वरूपों को लोकर एक ही रूप में परिश्त हो जाना भी योग है। योगफल जोड़ तथा गिश्तिशास्त्र का जोड़ भी योग ही कहा जाता है। वैचक के नुसले को भी योग कहते हैं। मारश, मोहन तथा उच्चाइन श्रादि को भी योग की संशा ही श्राती है। पुराश काल में युद्ध के लिए मैंनिकों को सन्नथ हो जाने के लिए भी "योगोयोग:" शब्दों में श्राशा दी जाती थी। किसी विशिष्ट उपाय को भी योग कहा जाता है। इस प्रकार कोशकारों ने योग शब्द के तीन-चार दर्जन श्रर्थ किए हैं। पर जब हम याग शब्द का प्रय ग दर्शन शास्त्र में करते हैं, तो इसका श्रिभिप्राय होता है, वह विशिष्ट प्रशाजी जिसके द्वारा श्रातमा श्रीर परत्रद्ध में एकात्मकता स्थापित की जा सके। इस इस हांप्ट से महर्षि पतंजिल के योग-सूत्रों का दित्तीय सूत्र विशेष रूप से पटनोय एवं विचारशीय है।

योग रान्द 'युज्' धातु से बना है जिसका अर्थ जोड़, मेल, मिलाप, एकता, एकत अवस्थिति इत्यादि होता है। ऐसी स्थिति की प्राप्ति के उपाय-

साधन युक्ति अथवा धर्म को भी योग कहते हैं ।

'युज' धात का ऋषं समाधि भी होता है। ऋतएव योग शब्द की हृदयङ्गम करने के लिए समाधि शब्द की जानकारी भी ऋषेज्ञित है। समाधि का ऋषं है, त्रिपुटो—ध्याता, ध्येय, ध्यान—का विलीन हो जाना। परत्रक्ष से युक्त होने के सहज स्वामाविक उपाय को भी समाधि की संशा दी जाती है। योग शब्द के ऋतर्गत यही दोनों तत्व निहित है। जिस ऋवस्था में परत्रक्ष की सत्ता चैतन्य और ऋानन्द ऋपने ऋाप ही हमारी वाखी, भाव और कार्य के द्वारा पूर्ण रूप से प्रस्कृटित होकर प्रकट हो जाय, उसी का नाम योग के द्वारा पूर्ण रूप से प्रस्कृटित होकर प्रकट हो जाय, उसी का नाम योग है । मेरी राय में चित्तवृत्तियों का नाम रूप ऋादि उपाधियों को त्याग कर सच्चित्तन्य पूर्ण ब्रह्म में निर्वाण दीप के समान प्रतिष्टित हो जाना ही योग है। इस ऋवस्था की प्राप्ति के केवल एक साधन को बतलाना योग की व्यापक महत्ता को कम करना है। यह स्थित ऋनेक प्रकार के साधनों से हो सकती है—प्रेम योग, सांख्य योग, कर्मयोग, हठ योग, राज योग, मंत्र योग, लय योग।

१ सुन्दर-दशैन : ग्रिलोकीनारायण दीचित, हितीय अध्याय, पृष्ट २३

२. गीता रहस्य अथवा कमैयोग शान्त : बाल गंगाधर, तिलक पृष्ठ ५५

३ सुन्दर-दर्शन : त्रिलोकीनारायण दीकित, अध्याय २, पृष्ठ २३

इउयोग

उपर्युक्त योगों में से हटयोग तो शार रिक साधना पर निर्मर है, और शेष मन पर । इटयोग के लिए यम, निषम, आसन, प्राखायाम, प्रत्याहार धारणा, य्यान समाधि ख्रादि श्रावश्यक हैं । समाधि उसका ख्रान्तम फल हैं । ख्राहिसा, सत्य, ख्रस्तेय, ब्रह्मचर्य खीर ख्रापरिव्रह यम के ख्रांग हैं—

"श्राहिंसा संस्वास्तेय बहाचर्यापरिश्रहा यमाः"।" पातंजल-योग-दर्शन के अनुसार नियम के पाँच भेद हैं— ' शौच संतोष तप: स्वाध्यायेश्वर प्राशिधानानि नियमाः रूथ

पातंजल योग-दर्शन के अनुसार "स्थिर सुखमासनम् हैं। आसन है—अथांत् निश्चल होकर एक ही स्थिति में चिरकाल तक बैठने का अम्यास ही आसन है। परन्तु शिव-संहता के अनुसार आसनों की संस्था ८४ मानी गयी हैं । महर्षि पतंजलि के अनुसार आसन की सिक्कि हो जाने के पश्चात् श्वास-प्रश्वास की गृति का स्थिगत हो जाना ही प्राख्याम है । श्वास-प्रश्वास की गृति के अनुसार प्राख्याम के तीन अग होते हैं—पूरक, कुंभक और रेचक।

प्रत्याहार में साथक की इन्द्रियाँ श्रपने कार्य से विलग होकर मन के अनुकूल हो जाती हैं । धारणा में मन को किसी स्थान या वस्तु-विशेष पर केन्द्रीभूत करना पड़ता है। स्थेय के ब्राश्रय भूत स्थान पर चित्त को एकाप्र करके नियोजित करना ही धारणा है ।

धारणा के पश्चात् ध्यान आता है। चित्तवृत्ति को निरन्तर ध्येयवस्तु में नियोजित करना ध्यान है । समाधि योग की चरमावधि है। वह परम बति है। इसमें पाँचों शानेन्द्रियाँ मन तथा बुद्धि के साथ निश्चल हो जाती

१, पातंजल योग-दर्शनम्, साधनपाद २, सूत्र २०,

२ पातजल-योग दर्शनम्, साधनपाद २, सूत्र ३२

३, पातंजल-योग-दशंनम्, साधनपाद २, सूत्र ४६

थ, शिव-संहिता, नृतीय पटल, रलोक १००, पृष्ठ ८७

प्र पातंजल-योग-दर्शनम्, साधनपाद २, सूत्र ४६

६ पातंजल-योग-दर्शनम्, साधनपाद २, स्त्र ५४

७ पातंजल-योग-दर्शनम्, विभृतिपाद ३, सूत्र १

८. पातंजल-पोग-दशैनम्, विभूतिपाद ३, सूत्र २

है, नहीं ब्राह्मी व्यिति है। महर्षि पतंजिल ने इसका आभास इस भाँति दिया है - "ध्यान करते-करते जब चित्त ध्येय के ही आकार में परिशात हो जाय

श्रीर-त्रिपुरी का सर्वेषा श्रमाव हो जाय, वही समावि है ।

सारांश यह कि यम और नियम आचारा मक प्रवृत्ति से सम्बद्ध है। आसन और प्राणायाम शारीशिक शुद्धि के निमित्त हैं। इन्द्रियाँ अपने अपने विषयों को त्याग कर अंतर्मुख होकर चित्त में समाहित हो जायँ, यहो प्रत्या-हार है। विशिष्ट स्थान पर चित्त को केन्द्रीभूत कर देना धारणा है। चित्त का अपने लक्ष्य से चलायमान न होना ही ध्यान हैं। ध्याता, ध्येय और ध्यान तीनों का एक हो जाना "असम्प्रज्ञात समाधि" है। असम्प्रज्ञात समाधि में स्थित होकर साथक अपने आम-स्वरूप में स्थित हो जाता है और प्रकृति के बन्धनों से मुक्त हो जाता है।

# गुरुत्रों द्वारा निरूपित योग

(क) हठयोग

गुर नानक देव अनुपम गुण्याही और साथ ही अपूर्व उदार ये, उन्होंने किसी भी साथन प्रखाली की निन्दा नहीं की। हाँ उसके पालरखों, बाह्माचारों, रूढ़ियों की तीन आलोचना अवश्य की। वे सार्वभीभ सिद्धान्त के मह न् प्रतिप दक ये। उनका अनुसरण अन्य गुरुओं ने भी किया। समस्त श्री गुरु अन्य स हव जी में हटयोग की शब्दावित्याँ प्रचुर मात्रा में मिलती है। उदाहरणार्थ—

उलिटिको कमलु बहुमु वीचारि।

इंग्रुत धार गगिन दस दुक्षारि।

विभवणु वेधिका क्यारि मुरारि॥१॥

रे मन मेरे भरमु न कीजै।

मनि मानिष् कंग्रुत रस पीजै ॥१॥ रहाउर ॥=॥

बनिद्रु जागि रहैं लिव लाई।

जीवित मुकति गति क्यंतरि पाई॥४॥

श्विल्यत गुफा महि रहिंह निरारे।

तसकर पंच सबदि संवारे॥

१ पातंत्रज-योग-दर्शनम्, विभृतिपाद ३, स्त्र ३ २ श्री गुरु प्रंथ साहिब, गउदी, महला १, प्रष्ट १५३

पर घर जाड़ न मनु डोलाए॥
सहिज निरंतिर रहउ समाए॥५॥
गुरमुलि जागि रहे अउध्ता।
सद वैरागी ततु परोता॥
जगु स्ता मिर बावै जाड़।
विनु गुरु सर्वाद न सोकी पाय॥६॥
अनहद सबदु बजै दिनु राती।
बावगत की गित गुरमुलि जाती॥
तउ जानी जा सबदि पञ्चानी।
एको रिव रिहबा निरवानी॥७॥
सुन समाधि सहज मनु राता।
तिज हउ लोभा एको जाता॥
गुर चेले अपना मनु मानिका।
नानक दूजा मेटि समानिका॥८॥३॥२
रामकली, महला १, एष्ठ ३०४

अनहदो अनहदु बाजे रुण्कुणकारे राम ।

मेरा मनो मेरा मनु राता लाज रिकारे राम ॥

अनदिनु राता मनु वैरागी सुंत मंडलि घर पाइचा ।

आदि पुग्चु अपरंपर पिचारा सतिगुर अलखु लखाइचा ॥

आसणि वैसणि थिरु नाराइणु तितु राता बीचारे ।

नानक नामि रते वैरागी अनहद रुण्कुणकारे ॥१॥२॥

आसा, महला खंत, पृष्ठ ४३६

सुंन निरंतर दींजै बंधु। उद्दें न हंसा, पद्दें, न कंधु। सहज्ञ गुका घरु जाये साचा। नानक साचै भावे साचा ॥१६॥ रामकृती, सिथ गोसटि, महला, १ पृष्ठ ६३६ बीया सबदु बजावे जोगी दरसनि रूपि व्यपारा। सबदि ग्रनाहदि सो सहु राता नानकु कहै विचारा ॥४॥८॥

श्रासा, महला १, पृष्ठ ३५१ नड दरवाने काङ्ग्रा कोटु है दसवै गुपतु रसीने । बजर कपाट न खुलनी, गुर सबदि खुलिंडे ॥ अनहद बाजे धुनि वजदे कुर सवदि सुर्शाजे। तितु घटि अंतरि चानणा करि भगति मिर्लाजे।

(रामकर्ता, महला २, पृष्ठ ६५४)

धावतु धंग्हिमा सतिगुरि सिलिए दसवा दुमारु पाइमा ।
तिथै संस्तु भोजन सहज धुनि उपज सर्वाद जगतु धंग्हि रहाइमा ॥
तह स्रमेक बाजे सदा अनहदु है सचै रहिमा समाए ।
इउ कहै नानक सतिगुरि मिलिए धावतु धंग्हिमा निज घरि
वसिमा म्राए ॥ध॥२॥७॥२॥७॥
स्रासा, महला ३, एष्ट ४४१

जिना बात को बहुत अंदेसरों ते मिटैं सिंग गइत्रा ॥ सहज सैन ऋरु सुलमन नारी उध कमल विगसङ्ग्रा ॥१॥३॥१४॥ सोरिट, महला ५, एट ६१२

स्रनहृद वासी पूंजी।संतन हिय राखी कूंजी। सु'नि समाधि गुफा तह सासनु। केवल मझ प्रन तह वासनु॥ ॥२॥२४॥२५॥ रामकली, महला ५, एष्ठ ८६३-६४ संस्त रस सतिगुर चुकाहका। दसर्व दुकारि अगद होइ साइसा॥ तह सनहृद सबद बजहि धुनि बासी सहने सहिन समाई है॥ ६॥१॥ मारू सोलहे, महला ४, एष्ठ १०६६

इस प्रकार के खनेक उदाहरण प्रस्तुत किए जा सकते हैं। इन उदा-हरणों में प्रयुक्त होने वाले खनेक शब्द खाए हैं। 'उलटिक्रो कमलु', 'अमृत धारि', 'गर्गान', 'दसम दुख्रारि', 'श्रंमृत रस', 'लिव', 'ख्रंलिपत गुफा' 'सहंजि', 'अन्दर्द सबदु', 'स्रंनि समाधि', 'स्रंनि मंडलि', 'स्रंनि', 'सहज गुफा', 'बीएा सबदु', 'श्रंमृत मीजन', 'सहज सैन', 'उघ कमल', 'अनहद वाणी' ख्रादि शब्द यो ही नहीं प्रयुक्त हुए हैं। इन शब्दों के प्रयोग जान बुक्त कर किए गए हैं। इससे सम्ब्द शात होता है कि सिक्ल गुक्क्रों की योग के प्रति अपूर्व अद्या थीं। इसीलिए उन्होंने योग की शब्दालियों के सार्थक प्रयोग ख्रमनी रचनाक्रों में किए हैं। अतएव जिन सिक्ल-द्राचार्यों ने यह धारण बनायी है कि सिक्ल गुक्क्रों में योग की भावना भी पायी जाती, हमारी समय में वह समीचीन नहीं प्रतीत होती।

हठयोग की सारी प्रक्रियाएँ गुरुश्रों को मान्य नहीं : इस स्थल

पर यह स्वच्छ कर देना बहुत आवश्यक प्रतीत होता है कि योग के प्रति
गुरुश्रों की अपार अहा है श्रवश्य पर उन्हें हटयोग की सारी प्रक्षियाएँ मान्य नहीं
है। दिना भक्ति के हटयोग त्याच्य है। गुरुश्रों की दृष्टि में प्राणायमा, नेवली
आदि कर्म बिना भक्ति के शारीरिक व्यायाम मात्र हैं। मक्तिहीन योग निष्पाण
और तत्वदृश्य है। बिना भक्ति के योग अहंकार युक्त, पाखरड पूर्ण और
नीरस है। शरीर-भाव की प्रधानता के कारण इसमें परमात्मा की प्राप्ति का
विलक्षण आनन्द नहीं प्राप्त हो सकता। गुरु नानक देव ने योग की
असार्यकता इस प्रकार सिद्ध की है—

चाइसि पवनु सिंघासनु सीजै।
निउली करम खदु करम करीजै।
राम नाम बिनु निरथा सासु लीजै।।३॥
अंतरि पंच सगिन किउ धीरनु धीजै।
सतिर चोरु किउ सादु लहीजै।
गुरमुखि होइ काइसा गई लीजै।।३॥॥॥।

श्रमांत् "पवन को दशम द्वार ( सिहासन ) पर चढ़ाते हो श्रौर उनका रसास्त्रादन करते हो, हठवोग के पट् कर्म—( धोती, नेती, नेवली, वसती, बाटक, कपालमाति) करते हो। परन्तु यह समझ लो कि विना परमात्मा की मिक्त के कपाल-माति श्रादि कियाएँ तथा पूरक, कुम्मक तथा रचक श्रादि प्रशायाम करने सभी ध्यर्थ है। विना मिक्त के स्वास लेना, लुहार की मही की बींकनी के स्वास लेने के तुल्य है। जब तक श्रम्तःकरण में काम, कोय, लोम, मोह, श्रहंकार की पाँच प्रचयह श्रीवर्यों जल रही है, तब तक केवल इटयोग की कियाओं मात्र से कुछ भी नहीं हो सकता, पैर्य श्रीर शास्ति की प्राप्ति नहीं हो सकती। जब तक श्रम्तःकरण में चोर बैठा हुआ है, तब तक वास्तविक परमत्मा-रस रूपी श्रमृत का स्वाद नहीं प्राप्त हो सकता। गुढ़ द्वारा दींचित होने पर ही शरीर रूपी गढ़ के ऊपर विजय प्राप्त की जा सकती है।"

गुर नानक देव ने इस बात को मलीमाँति स्पष्ट कर दिया है कि हठपूर्वक नियह करने से अपनेक बत, संबम कटोर तप करने में शरीर अवश्य

<sup>1.</sup> गुरु प्रथ साहिब, रामकली, महला 1, एन्ड ६८५

चीण होगा । किन्तु मन में रस श्रयवा श्रानन्द नहीं प्राप्त होगा। परमात्मा के नाम से बढ़कर कोई भी साधन नहीं है—

हर निम्नह करि काइम्रा छीजै। बस्तु तपनु करि मनु नहीं दीजै। राम नाम सरि खबरु न पुजै<sup>९</sup>।।१।५॥

ह्ठयोग की सिद्धियां के प्रति । बरोधा भाव : इठयोग की साधना-प्रवालों में परमारमा की प्राप्ति के पूर्व अनेक सिद्धियाँ प्राप्त हो जाती है। उस समय यदि साधक विवेक-शील और वैराज्यवान् नहीं है और उसमें शार्गिरक भाव अहंभाव तथा लोकेषणा, वित्तेषणा की प्रधानता है, तो वह उन्हीं सिद्धियों के चक्कर में पड़कर अपने वास्तविक लक्ष्य को भूल जाता है और उससे विश्वल हो जाता है। सिद्धियों का सुख अन्य है। अल्प में सुख नहीं। सुख तो भूमा ही है, क्योंकि "यो वै भूमा तत्सुखं नाल्पे सुखमिरत्र ।"

गुढ़ रामदास जी योग की इस प्रकार की सिद्धियों को चेटक की सिद्धि

सममते य-

भ्रासण सिध सिखि वहुतेरे मिन मागित रिधि सिधि चेटक चेट कई श्रा।

तृपति संतोखु मिन सांति न बावै मिलि साधू तृपित हरिनामि सिधि पर्ह्या ॥ ॥ ॥ ॥

व्यवसाय पूर्ण छांर पालण्डयुक्त योग के पति विरोधीभाव : गोरखनाथ जी के योग का इतना श्राधक प्रभाव या कि कुछ लोगों ने योग को जी वका का साधन बना लिया था। ऐसे योगियों का एक दल देश में तैयार हो गया था जो योग के प्रदर्शन तथा भूठी सिद्धियों की प्रवं-चना द्वारा साधारण जनता को गुमराह कर रहे थे। गुढ नानक देव के समय में तो 'जोगियों' का श्रातंक श्रीर भी श्रिधिक था। गुढ नानक देव ऐसे युग पुठव इस पालण्ड को कैसे सहन करते ? इसी से उन्होंने ऐसे 'जोगियों' की तीं मार्स्सना की है—

<sup>1.</sup> गुरु प्रन्थ साहिब, रामकली, महला 1, एष्ट ६०५

२. झान्दोग्यपनिषद्, अध्याय ७, सएड २३, मंत्र १

३. श्री गुरु प्रंथ साहिय, विलावलु, महला ४, एष्ठ ८३५

"ऐसे योगी जगत् को त्याग का उपदेश देते हैं, पर स्वयं धन-संप्रह करके मठों का निर्मण करते हैं। ऐसे लोग स्थैर्य के श्रापन की छोड़कर बैठे हैं। भला वे सत्य परमात्मा को (श्रपने कुठे श्राचरणों से) कैसे पा सकते हैं ? ऐसे भागा ममता में मोहित होकर खियों के प्रेमी बने हुए हैं। वे गृहस्थी को ता श्रवश्य त्याग बैठे हैं, पर उनकी वृत्ति संसार में रमी हुई है। परिशाम यह होता है कि न तो वे अवधूत ही है, न सांसारिक ही - 'दुविधा में दोनों गए, माया मिलो न राम।' ऐ जोगो, अपने आतम स्वरूप में टिक बाओं, तां तुम्हारी सारी दुविधाएँ नष्ट हो जायँगी । तुम्हें घर-घर भिचाटन करते हुए लुख्जा नहा आती ? वे योग के तो गीत गाते हैं, पर स्वयं अपने को नहीं पहचानन । तुम्हारा ब्रान्तरिक परिताप कैसे नष्ट हो ? गुरु के 'सदद' की अपने मन में प्रेमपूर्वक स्थान दो श्रीर ज्ञान रूपी भिज्ञा की खात्रा। ऐ जोगियों, तुम लोग तो ऋंगी में विभृति मल कर पालरह करते हो। माया श्रीर मोह में पड़कर बार-बार यमराज के डंडे सहते हो । तुम्हारा हृदय रूपी खप्पर ता फटा हुआ है, भला उसमें प्रेम रूपा भिन्ना किस प्रकार आ सकती है ! माया क बन्धना में बंधे हुए बार-बार मरते हो न्नार जन्म लेते हो । यती कदलाने का दम्म तो अवश्य करते हो, पर वीर्य-रज्ञा नहीं करते हो। माया के त्रिगुशास्मक गुशों पर लुब्ब होकर माया की ही याचना करते हो। तुम निर्देशी हो, अतएव तुम्हारे अन्तः करण में परमात्मा की ज्योति का प्रकाश नहीं होता। तम नाना प्रकार के सांसारिक जंज।लों में पड़कर नष्ट हो रहे हो । वेश बनाते हो, कंथा को साजते हो, परन्तु तुम्हारा वेश प्रदर्शन मात्र के लिए है। यह वेश बैस। ही है, जैसे बाभीगर अनेक प्रकार के वेश बनाकर मूठे खेल दिखलाकर, मंगार से पैसे ऍडता है। तुम्ह रे अन्तःकरण में चिन्ता की अभिन प्रव्यलित हो रहा है। भला बताओं बिना शुभ कर्मों का अ।चरन किए निर वेश मात्र से कैसे भवसागर से पार हो सकते हो ? काँच की सुद्रा कानों में धारण किए हो। विद्या और कोरे विज्ञान से मुक्ति नहीं प्राप्त हो सकती। (तुम योगी तो बनते हो), पर तुम्हारी बिह्ना इन्द्रिय तो नाना पकार के रही के स्वाट लेने में नुग्ध हुई है। इस पकार तुम इन्द्रिय-मुखी के चक्कर में पड़कर साहात् पशु बन गए हो, श्रीर उस पशुत्व के निशान ( संस्कार ) श्रव भी नहीं मिट रहे हैं । जोगी कहला कर सांसारिकों की भाँति तुम भी त्रिगुणात्मक माया के चक्कर में पड़े हुए हो। सर्गुरु के 'सबद' पर विचार करने से ही शोक से निवृत्ति हो सकती है, क्योंकि सरगुरु के 'सबद' ही पवित्र और सन्चे होते हैं। ऐ जोगी, उसी युक्ति पर विचार करो ।"

उपर्युक्त कथन पर ही कुछ विद्यान् यह धारणा बनाते हैं कि गुरु नानक देव योग के विरोधी थे। वे वास्तविक योग के विरोधी नहीं है। हाँ, योग की रुदियों, बाह्याडम्बर्ग और प्रदर्शनों के अवस्य विरोधी हैं।

वास्तिबिक योग क्या है ? . गुरु नानक देव के एक 'ठबद' में योग के बाह्य प्रदर्शनों के प्रति कान्तिकारी विचार परिलक्षित होते हैं । किन्तु उसी स्थल पर यह भी बताया है कि वास्तिबिक योग क्या है ? उस पद के

नि-नलिखित भाव ई-

"्या न तो दंध में है, न दगड में, न भस्म रमाने में, न कानों में
मुद्रा धारण करने में छौर न शृं की बजाने में। वास्तिविक योग तो यह है कि
माया के बीच रहते हुए, निर्लें। हिर में समाया रहे। बातों में योग नहीं है।
जिसकी दृष्टि समान हो गयी है, वही वास्तिविक योगी है। योग न तो बाहर
मही छौर रमशान में है छौर न ध्यान लगाने में। देश-देशान्तरों के अमण
तथा तीथांदिकों में स्नान करने में योग नहीं है। माया के बीच रहता हुआ
भी जो निर्लेंप हार के साथ सदैव रमण करता रहे, वधी योगी है। सद्गुरु
की प्राप्ति पर ही संशय छौर अम की निवृत्ति हो सकतो है छौर विषयों में
दौढ़ता हुआ मन कक सकता है। ऐसी श्रवस्था में परमात्मा के प्रेम का
निर्मार निरन्तर मरने लगता है। सहज ही उसमें ध्यान लग जाता है। उसके
ध्यान के लिए किसी कध विशेष की आवश्यकता नहीं पहती। इसी शरीर
में प्रभु का परिचय प्राप्त हो जाता है। जो साधक अपनी वासनान्छो का दसन
कर लेता है छौर जीवित अवस्था में ही मृतक की भौति वासना-शृन्य हो जाता
है, वहा वास्तिविक योगी है छौर वही योग सावने योग्य है। बिना किसी बाजे
के भी शृंगी निरन्तर वजती रहती है छौर यही निर्भयावस्था की प्राप्ति है?।"

२. भ्री गुरु ग्रंथ साहिब, बोगु न बिथा जोगु न इंड जोगु न भसम चदाईए ।

<sup>1.</sup> श्री गुरु गन्थ साहिय, — जगु परबोधिह मदी बधावहि। ... ... ... जोगी जुगति बीचारे सोई॥ रामकर्ता, महला 1, एष्ट ४०३

अंजन माहि निरंजनि रहीएे जोग जुगति तट पाईऐ ॥४॥१॥८॥ सूही, महला १, पृष्ठ ७३०

कुछ त्राध्यात्मिक रूपकों में योग के प्रति गुरुखों के उदात विचार प्रकट होते हैं। गुरु अमरदास जी के विचार योग के सम्बन्ध में निम्नलिखित हैं, "अम अथवा लज्जा की मुद्रा कानों में धारण करो स्त्रीर दया का कथा बनात्रों । जन्म-मरण की खेल समझना, इसी का भरन धारण करो । जो इसे जीवन में श्राचरण करता है, वही वास्तविक योगी है। ऐ योगी, ऐसी किंगरी वजान्त्रो, जिससे ऋहर्निरा ऋनाइत ध्वीन प्रतिध्वनित होती रहे ऋौर परमात्मा में निरन्तर प्रेम बना रहे। सस्य और संतोष को अपना कंगा और मोली वनान्त्रों त्रौर नाम रूपी श्चमृत का ही निरन्तर पान करते रहो। परमात्मा के थ्यान को डंडा बनाच्यो ग्रीर परमा मा की 'सुगति' की भूंगी बनाच्यो । बुद्धि की हड़ता हो तुम्हारा आसन है। इसी से तुम्हारी द्वेत कल्पनाएँ नष्ट हो जायँगी। शरीर रूपी नगर में नाम रूपी मिन्ना माँगो, तमी (योग) प्राप्त हो सकता है। जो किंगरी बजाता फिरता है, उससे सत्य परमान्मा की प्राप्ति नहीं हो सकती। किंगरी से न तो शान्ति ही प्राप्त हो सकती है, न ऋहंकार ही नष्ट हो सकता है। परमात्मा के भय ब्रीर प्रेम इन्हीं दोनों वस्तुन्त्रों की किंगरी के दो तुम्बे बनाक्यो ख्रीर इस शरीर को उस शरीर का डराडा बनाख्रो। गुरु द्वारा शिक्षा लेने पर ही तुन्हारी किंगरी का तार बज सकता है श्रीर इसी से नृष्णा-निवृत्ति हो सकती है। जो परमात्मा के हुकम को समकता है श्रीर उसके श्रनुसार कार्य करता है, वही वास्तविक यांगी है। योग की उपर्युक्त कही हुई विधियों से सराय-निवृत्ति हो जाता है, स्रांत:करण निर्मल हो जाता है। 12

गुर नानक देव जो ने जपुजी में कहा है—

मुद्रा संतोख सरमु पत कोली विद्यान की करहि विभूति।

स्थित काल कुत्रारी काइश्रा जुगित डंडा परतीति ॥

श्रथांत "मेल के योगी न बनो। श्रात्म-यंगी बनो। श्राध्यात्मिक

श्री गुरु ग्रंथ साहिय, सरमै दीक्षा मुंद्रा कंनी पाइ जोगी खिया करि त् दहन्ना।

सहसा तृटै निरमलु होबै जोग जुगति इव पाए ॥६॥ रामकली, महला ३, एफ ६०८

२. श्री गुरु अन्य साहित, जपुत्री, पौदी २८, महला १, प्रष्ठ ६

कमं करो । मुद्रा पहनने की अपेक्षा संतोप धारण करो । मोली पहनने की अपेक्षा अपनी इञ्जव और लाज (शरम और प्रतिष्ठा) को सँमाल कर रखो । उन पर लीक न लगने दो । शरीर पर भरम मलने की अपेक्षा ध्यान जमाओ । यह काल के वर्शाभूत होने वाला शरीर प्याप्त है, (यही कंषा है) अन्य कंथा धारण करने की कोई आवश्यकता नहीं है । इस अपनी काया को कुमारी रखो अर्थात् कामलिस न होने दो । प्रतीति और पूरे विश्वास के साथ परमात्मा के नाम के साथ जुदना ही तुम्हारा डंडा हो । तुम्हें अन्य डंडे की क्या आवश्यकता है । प्रतीति की युक्ति का डगडा ही तुम्हें पूरा सहारा देशा । वह तुम्हें अडोल रखेगा, डिगने न देगा । "

सारांश यह कि यंग में सिक्ल गुरुओं की अपूर्व अझा यी। हाँ, वे लोग उसके वाक्षाचारों, रुद्धियों और पालगढ़ों के विरोधी अवश्य ये।

शून्य : गुरु नानक देव के अनुसार 'शून्य' वह शब्द है, जो सब की उत्पत्ति का मूल का कारण है। इसी से सबकी उत्पत्ति है । इसी शून्य में नियं।जित करना गुरुस्रों के अनुसार सर्वीपरि योग है। 'सिंह-गोप्टी' में इसकी महत्वपूर्ण विवेचना की गयी है। गुरु नानक देव ने शून्य की मीमांसा इस प्रकार की है—

श्रंति सुनं बाहिर सुनं त्रिभवण मुनंम सुनं । चडिय सुने जी नह जाणै ताको पाप न पुनं ॥ घटि घटि सुन का जाणै मेड । श्रादि पुरुखु निरंजन देड ॥ जो जनु नाम निरंजन राता । नानक सोई पुरुखु विधाता ॥५५॥ सु'नो सु'नं कहे ससु कोई । श्रनहत सु'नु कहां ते होई । श्रनहंत सु नि रते से कैसे । जिसते उपजे तिसही जैसे ॥ श्रोड़ जनमि न सरहि श्रावहि जाहि । नानक गुरमुखि मन समकाहि ॥५२॥ नड सर सुधा दसवें प्रैं । तह श्रनहत सु'नु बजावहि त्रैं ॥

पंजाबी भासा विगिन्ना अते गुरमित विद्यान : मोहन सिंह, पृष्ट
 १. पंजाबी भासा विगिन्ना अते गुरमित विद्यान : मोहन सिंह, पृष्ट

२ भी गुरु प्रंय साहिब, - पडणु पाणासु नै ते साजे ॥२।।५॥१७ मारू, सोलहे, महला १, एए १०३७

साचे राचे देखि हजूरे । घटि घटि साचु रहिया भरपूरे ॥ गुपती वाणी परगदु होइ । नानक परित लए सचु सोइ । ॥५३॥

मोहन सिंह जी ने अपनी पुस्तक "पंजाबी भाखा विशिश्चान अते

गुरमति विभिन्नान" इसकी निम्नलिखित ढंग में निवेचन की है --

"वह ऋटल, निश्चल पदवी कैसी है ? उसमें कोई फ़रना नहीं फ़रती । स्फुरमा के कारण ही सार कथन, भय, वैर तथा द्वैत भाव होते हैं। उस अफुर भ्रवस्या में जिसमें आशा, मनसा, तृष्णा, वैर, मोह नहीं होता शुन्यावस्था कहते हैं । शून्यावस्था का तात्वर्य यहीं नह कि कुछ सुनायी न दे अथवा कोई कास शब्द ही सुनायां दे। शुन्यावस्था तीनों गुगों की प्रवृत्तियों से परे ऋवस्था है। इव चौथी श्रवस्था भी कहते हैं। यह गुणातीत अवस्था है, निर्तिप्तावस्था है, निष्कामावस्था है, निश्चलावस्था है। इसी को तुरीयावस्था भी कहते हैं। तीनों गुजों की शुन्यावस्था में मनुष्य अनुभव करता है कि वह शुन्यावस्था तीन प्रकार की, तीन गुणवाली नीची अवस्था है। ...... पर अमली श्च्य चौथी अवस्था, जो निजानन्द, आत्मानन्द, सत्य में तन्मयता की अवस्था है। यह अबस्था नाम निरंजन की तटाकारिता, आध्यात्मिक अबस्था, अयवा ' वह अतीव शन्य की अवस्था। इस अवस्था में पहुँचकर साधक पाप-पुरुष दोनों से परे हो जाता है। इस अवस्था में किसी प्रकार के दन्द्र अथवा देत भाव के लिए स्थान नहीं रहता। वास्तव में यह शन्यता घट-घट में ध्याप्त है। इसका दूसरा नाम भी खालमा, खडैत, निर्लेप, निरंजन खादि है। खादि पुरुष निरंजन देव ही शन्यावस्था के रूप में घट-१८ में व्याप्त हो रहा है । जो अ(रमाराम, नाम-निरंजन को अवस्य कर, मनन कर उसी बीच निमन हो गवा है, मानो वह व्यक्ति साझात् विथाता हो गया है। श्रहंकार की निवृत्ति हुई, नाम की प्राप्ति हुई, तो ब्रह्मज्ञानी ख्राप परमेश्वर हो जाता है।

"जिन योगियों की यह धारणा है कि हमने अपने मन के संकल्प-विकल्प की रोक लिया है, अएतव, बस, हमारे अन्तर्गत शुन्य (Emptiness) की अवस्था उत्पन्न हो गयी है और हम परमात्मा के बीच में लोन हो गए हैं, वे अस में हैं। बास्तव में यह शून्य तो निर्माण किया हुआ शून्य है। हमारा लक्ष्य, हमारा ध्येय तो अनाहत शून्य है, नाम शून्य है, जो स्वयं गुर कृपा

र् श्री गुरु श्रंथ साहिब, रामकली, सिघ गोसटि महला, 1, पृष्ट १४२-४४

से इमें प्राप्त होता है। इसे प्राप्त कर साथक कृतकृत्य हो जाता है। जिस रहस्य ग्रमवा उदासी को यह ग्राहस्या प्राप्त होती है वह परमान्ता की भौति निर्णित हो जाता है, वह ग्राहत-स्वरूप हो जाता है ग्रीर ग्रपने कर्ता पुरुष के साथ 'सच्चा खगड' में निरंकारी ग्राप्त को प्राप्त कर लेता है। उसके लिए फिर जीवन-मरसा कैसा ! वह कहीं ग्राता जाता नहीं। इसके बिना मन ग्रातीत शुन्य रूप गुफा के रहस्य को नहीं जान सकता।''

"नव तालों नाम से भर कर अथवा नवों को ग्रहंकार मल, विद्येप दैत से खाली करके दसवें ताल की भरे, माया की सुरति रंचमात्र के लिए मी न रहे, केवल नाम की सुरति रहे ! नाम-निरंजन को ही सुने, सार्श करे, देखें, स्वाद ले ख्रीर मनन करे ख्रीर फिर दसवें ताल को ( शुद्ध सुरति ) की नाम 'सबद' से भरे । तब उसे खनाइत शन्य के तूरे बजते हुए पतीत होंगे । श्रयांत् उसका वास एकंकार (एक ब्रांकार ) के मरडल में हो जाता है। वह जो एकंकार सबद ब्रह्म हैं, जो केवल वागी द्वारा रच सकता है उसकी अनाहत व्वति अन्य व्यतियों से विल्वास, अद्वितीय आनन्द देने वाली है। वह श्रमाहत शब्द, शब्द नहीं है। नाम निरंजन के साथ एकाकार की 'मुरति' अवथा 'चैतनता' है। यह विलक्षण लवलीनता श्रीर पूर्णता है। वह ध्वनि कानों ये नहीं सनी जाती, क्योंकि वह श्रवण-शक्ति से परे है। वहाँ तो केवल सत्य ख़ीर सत्य पुरुष के झतिरिक्त कुछ भी नहीं है। वहाँ ख्रात्मा ख़ौर पर-माल्मा एक हो जाते हैं। एक मात्र सत्ता रह जाती है। उस साधक को यह अनुभव होने लगता है कि घट-घट में, जीव-जन्तुओं में, ब्राकाश-पाताल में, जड़-चेतन में वही शब्द ब्रह्म, वही नाम फैला हुन्ना है। उसकी दृष्टि ब्रह्मसयी हो जाती है, जो कुछ देखता है 'ब्रह्म' । ब्रह्म के ब्रातिरिक्त कोई दूसरी सत्ता से दिखायी नहीं देती । ऐसी खबस्या में गुत वाणी एवं अनाहत शब्द प्रकट होता है। संत ब्रह्मज्ञानियों के श्रन्तर्गत यह भाव सदा के लिए हो जाता है। गुरु नानक देव का कथन है कि जो पुरुष इस बात का अनुभव कर ले कि अब में सचमुच ऐसे स्थान--रिषति--में आ गया हैं, तो सत्यस्वरूप परमातमा दी हो जाता है। यह गुत वाशी, यह दिव्य मंत्र ही ऋद्वैत-सिंद का ऋचुक यमारा है। यही आनहत शब्द का सुनना है<sup>1</sup> 1"

पंजाबी भाखा विगिद्यान क्रते गुरमित गिम्रान : मोहन सिंह,
 पृष्ठ ५७३-७७

इस प्रकार गुरु नानक देव का शुन्य वह शुन्य है जो सर्वभूतान्तरात्मा है, घट-घट व्यापी है, निरंकार ज्योति के रूप में सभी के भीतर व्यास है। वह निरंकार ज्योति, वह शुन्य ब्रह्म जड़-चेतन सभी में रमा हुआ है। प्रत्येक मनुष्य का आधिमक वृत्ति उसका निवास है। इसी का साझात्कार मनुष्य जीवन की चरम सिद्धि और परम पुरुषार्थ है। यह विलक्षण योग है।

दशम द्वार और अनाहत शब्द : दशम द्वार और अनाहत शब्द योगमार्ग के बहुत ही प्रचलित शब्द हैं । गुक्कों ने अपनी रचनाओं में इन शब्दों के प्रयोग बहुत अधिक किए हैं । सब प्रथम दशम द्वार के ऊपर विचार किया जायगा । दशम द्वार गुक्कों के अनुसार यह है, जो अनेक रूपों और निरंकार के नाम जा खजाना है । तात्वर्य यह है कि हमारे अन्तःकरण में जहाँ निरंकारी ज्योति का निवास है, यहां दशम दार हैं ।

गुरुक्कों ने दशम द्वार का स्थल-स्थल पर वर्शन किया है। गुरु क्रमर दास के अनुसार यह दशम दार अमृत का लोत है। यहाँ निरन्तर अमृत भोजन प्राप्त होता रहता है। वहाँ ऐसी स ज ध्वनि निरन्तर होती रहती है, जिससे सारा जगत् दिका दुक्का है। यहाँ अनेक बाजे अनाहत गति से वजते रहते हैं—

धावतु थान्हिया सितिगुरि मिलिए इसवा दुश्रार पाइया। तिथै असृत भोजन सहज धुनि उपर्ज जितु सर्वदि जगतु धर्मिह रहाइया ॥ तहं स्रवेक याजे सदा स्वनहटु है सगे रहिया समाप्र ।

इसी दशम द्वार में ऋखुट मंदार भरा हुन्ना है। इसी में अलख पर-मात्मा का निवास है—

इसु गुका महि श्रसुट भंडारा ।

तिसु विचि वसै हरि खलख खपारा । ।। ।। २४॥२५॥।

"दशम द्वार में पहुँचने से ही अपने वास्तविक यह की आप्ति होती है, अर्थात् आ म स्वरूप में स्थिति होती है। वहाँ अहर्निश अनाहत सन्द्र बजता रहता है। परन्तु उस अनाहत सन्द्र का अवस गुरु के 'सबद' से ही किया जा सकता है। बिना गुरु के सन्द के अन्तःकरस में सदैव अन्धकार

१. गुरमति : जोध सिंह, पृष्ट २१४

२. श्री गुरु श्रंथ साहिय, श्रासा, महला ३, १४ ४४१

३. श्री गुरु ग्रंथ सादिव, साम, महला ३, पृष्ट १२४

अता रहता है। बिना उसके न परमात्मा की प्रति होती है, न आवागमन का चक्र मिटता है। इस दशम दरथाने की कुंजी अन्यत्र नहीं है, उसकी कुंजी सद्गुरु के ही हाथ में है औरों से वह दरवाजा नहीं खुल सकता। पूर्ण भाग्य से ही गुरु की प्राप्ति होती है। ""

गुर अर्जुन देव के अनुसार इसी दशम द्वार में अटच्ट, अगोचर, पर-बद्ध परमात्मा का निवास हैं। इसी में अनाइत शब्द है और इसी में अमृत नाम का निवास है, जिसका रस सदैव टपकता रहता है। जा कोई उस अमृत का स्वाद लेता है, वह भी अमृत ही हो जाता है—

सदिसदु सगोचर पारमहमु मिलि साबू खकव कथाइया था । चनहद सबदु दसम दुसारि दिजसो तह समृत नाम चुसाइसा था ।

वाद्रमाद्रमा

इस दशम द्वार के सिलसिले में दो बार्ते उल्लेखनीय है। पहली तो यह कि हटयंग के अनुसार तो यंगी दशम द्वार में पहुँचने के पूर्व ही अनाहत शब्द सुनता है, पर सिक्स गुब्बों के अनुसार अनाहत शब्द का रस दशम द्वार में पहुँचने से प्राप्त होता है।

दुसरी बान यह है कि सिक्स गुरुओं के अनुमार दशम दार 'नाम जप' से खुलता है। नाम साज्ञान्कार से दशम द्वार अपने आप खुल जाता है, तभी अनेक नादों का रस प्राप्त होता है।

श्रव अनाहत शब्द पर आइए ! "योगिकिया के अनुसार जब कुरह-लिनी उद्दुद होकर ऊपर को उठती है, तो उससे स्कोट होता है, जिसे 'नाद' कहते हैं । 'नाद' से प्रकाश होता है खोर प्रकाश का व्यक्त रूप है—"महा-विन्दु"। यह 'विन्दु' तीन प्रकार का होता है—'ज्ञान' खीर 'किया'। पारि-भिषक तौर पर योगी लोग इन्हीं को कभी सूर्य, चन्द्र छीर श्रांच कहते हैं खीर कभी बसा, विष्णु छौर शिव भी कहते हैं । परवर्ती संत लोग भी कभी-कभी

१. श्री गुरु मंध साहिय, नउ दरवाजे धावतु रहाए ।

सित पुर हथि कुंजो होर तु दर सुर्वह नाहीं गुर प्रै भागि मिलाविणिया ॥ माम, महला ३, प्रष्ट १२४

२. थीं गुरु ग्रंच साहिब, मारू, महला ५, पृष्ट १००२

३. गुरमति निरखय : जोधसिंह, वृष्ट २१५

अपने रूपकों में इन पारिमाधिक राज्यों का प्रयोग करते हैं। यह 'नाद' और 'बिंदु' है। वह असल में आलिख ब्रह्माएड व्याप्त 'अनाइत नाद' या 'अनइत नाद' का व्यप्ति में व्यक्त रूप है। अर्थात् जो नाद अनाइत नाद' या 'अनइत नाद' का व्यप्ति में व्यक्त रूप है। अर्थात् जो नाद अनाइत नाद से सार विश्व में व्याप्त है, उसी का प्रकाश जब व्यक्ति में होता है, तो उसे 'नाद' और 'बिंदु' कहते हैं। वह जीव श्वास-प्रश्वास के अर्थान होकर निरन्तर इड़ा और पिगला माग में चल रहा है। सुपुन्ना का पंथ प्रायः वन्द है। इसीलिए वह जीव की इन्द्रियाँ और चित्त बहिर्मुख है। जो अलपड नाद जगत् के अन्त-स्थल में और निर्वल ब्रह्माएड में निरन्तर कानित हो रहा है, उसे वह नहीं सुन पाता। परन्तु जब किया दिश्व से सुपुन्ना पंथ उन्मुक्त हो बाता है और कुरहित्नी शक्ति जाम उठती है, तो प्रास्त स्थिर होकर उस शून्य पय से निरन्तर उस अनाहत ध्वान या अनाहत नाद को सुनने लगता है। ऐसा करने से मन विशुद्ध और स्थिर हाता है और उसकी स्थिरता के साथ ही साथ, यह ध्वान अधिक नहीं सुनावों देती, वयोंकि, चिदात्मक आत्मा उस समय अपने स्वरूप में स्थिर हो जाता है और किर बाह्य प्रकृति से उसका कोई सरोकार नहीं होता। ''

सिक्ल गुरु स्थान-स्थान पर अनाहत शब्द के प्रति अपनी श्रद्धा प्रकट करते हैं। परन्तु गुरुआं के अनाहत का स्थलप योगियों के अनाहत स्वरूप से भिन्न प्रतीत होता है। योगी तो दशम द्वार की प्राप्ति के पहले ही अनाहत शब्द सुनता है। सिक्स गुरुओं के अनुसार अनाहत शब्द के आनन्द की अनुमृति दशम द्वार में ही होती है। उसकी सभी कसीटी तो यह है कि जब अनाहत शब्द प्रकट होता है, तब सारे पायों और दु:खों का नाश हो जाता है और मन में अलौकिक शान्ति प्राप्त होती है। नीचे दिए गए उदाहरखों से यह बात मली मौति सिद्ध हो जायगी।

सितगुरु सेवि जिनि तासु पद्माता सफल जनसु जींग आह्या । हरि रसु चालि सदा मन त्रातिका सुण गावै गुणी अवाह्या ॥ कमलु प्रगासि सदा रंगि राता अनहहु सबहु बजाइया । तसु मनु निरमलु निरमलु वासी सबै सचि समाह्या ॥३॥॥॥। सोरठि, महला ३, एष्ट ६०२

हिन्दों साहित्य की भृमिका (योगमार्ग और संतमत): इजारी प्रसाद द्विवेदी, पृष्ट ६४

सांति नांति सहव बानड् नात जिन्हा बनहद तूरा ॥१॥८॥३६ सोरिड, महला ५, प्रष्ट ६१८

यम के सिमरनि चनहद कुनकार ॥७॥१॥ गजरी मनवनी करला ५ प

गउदी मुखमनी, महला ५, प्रष्ठ २६३

गुरमति राम जयं जनु पूरा । तिनु घटि अनहत बाजै तूरा ॥२॥१६॥ गउड़ी गुआरेरी, महला १, एष्ट २८८

इठयोग के अनुसार नवीन 'सुरत अन्यासी' तो पहले दिन से ही अनाहत खब्द सुनने समता है, पर गुरुओं के अनुसार अनाहत शब्द का साद्यास्त्रार तब होता है, जब जीवात्मा का परमारमा के साथ मेल होता है। निम्निस्तित अभागों से यह बात स्पष्ट हो जायगी—

मेरे मनु सनंदु भइत्रा जीउ वजी बधाई

अनदत बाजे बजिहि घर महि थिर संगि सेज बिहाई। बिनवंति नानक सहजि रहे हिर मिलिया केतु सुकदाई ॥१॥६॥ गउदी, महला, ५, पृष्ट २४७

इस घरि साजन चाए। साचै नेलि भिलाए॥

पंच सबद धुनि कनहद याजे हम घरि साजन खाए ॥५॥५॥२॥ स्ही, महला १, ग्रष्ट ७६४

सिनल गुरुकों ने दशम द्वार और अनाइत शब्द की प्राप्ति का साधन साधना बहुत और किया-क्रिष्ट योग की प्रक्रियाओं को नहीं माना है। इट-योगियों की क्रिष्ट साधनाओं को गुरुकों ने चिलकुल महत्ता नहीं दी है। उन्होंने अपने सहलयोग से इसे साध्य बताया है। गुरुकों की दृष्टि में नाना प्रकार के प्राणायाम, आसन और मुद्राएँ परभारमा की प्राप्ति के लिए बिलकुल ही आवश्यक नहीं है। गुरु नानक देव ने स्पष्ट घोषणा की है कि बिना नाम के योग कभी सिद्ध नहीं होता। उनकी दृष्टि में 'नाम-जप' योग-प्राप्ति का सर्वोगित साधन है—

नानक बिद्य नारी जोग्र कर्द् व होवे देखहु रिर्द बाँचारे ।

१. श्री गुरु इथ स दिय, सिः गोसटि, महला १, पृष्ट ३४६

सिक्ल-गुरुक्रों की यह दढ़ धारणा है कि नाम के बल पर ऊँची से ऊँची आध्यात्मिक अवस्था प्राप्त हो सकती है। शून्य-समाधि योग साधना की चरम सिद्धि हैं। इसे असंप्रकात समाधि भी कहते हैं। इस अवस्था में सारी-वियुटी-ध्याता, ध्यान, ध्येय—एक हो जाती है। यह बाह्यी स्थित है। यहा परम धाम हैं। सिक्ल गुरुक्रों के अनुसार इस अवस्था की प्राप्ति नाम के द्वारा होती हैं।

नउ निधि श्रंसृतु प्रभ का नासु । देही महि इसका विलासु ॥ सुंन समाधि भनहत तह नाद । कहनु न जाई भचरज विसमाद १॥ कहना न होगा कि मध्ययुग के सभी मक्तों का नाम में अपूर्व विर्वास था। उनके अनुसार योग की बड़ी से बड़ी सिहियाँ नाम के द्वारा प्राप्त हो सकती हैं।

सिक्स गुरुक्रों के अनुसार यह नाम मंत्र गुरु दारा ही शात है, साधारण व्यक्ति से नहीं । सदगुरु का मंत्र ही अनाहत प्राप्ति की कुंजी है—

> नाम मंत्रु गुरि दीनो जाकहु निधि निधान हरि चम्रुत प्रे। तह वाजे नानक चनहद त्रे ॥ ३६

गउदी, दावन शक्त्री, महला ५, प्रुष्ट २५०-५८ श्रमु की रागातिमका भक्ति अनाहत-शाप्ति के लिए सबसे उपयुक्त साधन है—

प्रभु के सिमरन अनहद मुखकार ॥ ।।।।।।।

गढ़की, सुलमनी, महला ५, पृष्ट २६३

में पूर्ण गुरु की अराधना से ही सारे कार्यों की सिद्ध होती हैं, सारे मनोरधों की प्राप्ति होती हैं और दशम द्वार तथा अनाहत सबद की प्राप्ति होती है—

> गुरु पूरा काराचे । कारज सगजे साचे । सगज मनोरय पूरे । वाजे कनहद तूरे ॥१॥१८॥८२॥

सोरटि, महला ५, १एट ६२६

अब सद्गुर नाम रूपी अमृत रस से शिष्य के हृदय को परिप्लावित करता है, तमी दशम द्वार प्रकट होता, तभी अनाहत शब्द अहिनश बजने

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रथ साहिब, गउदी सुखमनी, महला ५, ५१ १६३

लगता है क्रोर तभी सहजावस्था की प्राप्ति होती है। जिनके मान्य में पर-मान्मा लिख देता है, वे ही उच्च साथक गए निरन्तर गुरु की ब्रारायना में ब्रापना समय व्यतीत करते हैं। विना गुरु के लक्ष्य-सिद्धि नहीं होती। ब्रातएय गुरु के पवित्र चरगों में चित्त लगाना चाहिए।

इस प्रकार अनाहत और दशम द्वार के सम्बन्ध में गुक्क्रों की निजी अनुभृति है और इनकी प्राप्ति का साधन सद्गुर-प्राप्ति, परमात्म-भक्ति श्रीर

नाम-जप है।

#### (ख) सहज-योग

सहज ज्ञान: 'सहज' शब्द की ब्युत्पत्ति 'सह जायते इति सहजः' के ब्राधार पर की जाती है। जो जन्म के साथ उत्पन्न होता है, ब्रीर नैसर्गिक रूप में रहता है, उसी को 'सहज' कहते हैं। इसके सम्बन्ध में कहा गया है है कि 'सहज की न तो कोई व्याख्या की जा सकती है ब्रीर न इसे शब्दों द्वारा ब्यक्त ही किया जा सकता है। यह स्वसंवेद्य अथवा केवल अपने ब्राप ही अनुभव-गम्य है। यद्यप् इसके लिए गुरु-चरखों की सेवा भी अपेज्ञित है?।

जब त्थूल बुद्धि से ऊपर उठ कर ऋपरोन्तानुभूति के राज्य में हमारा प्रवेश हो, तभी हमें स्वानुभव से मालूम हो सकता है कि वस्तुतः हमारे भी भीतर ब्रह्म की सत्ता है। इसी को निर्मुणी संत सहज ज्ञान कहते हैं ।

धर्म की साधना में सहज का महत्वपूर्ण स्थान है, क्योंकि साधना के सहज (स्वामाविक) होने की अपेसा और कीन सा वड़ा लक्ष्य हो सकता है ? सहज कहने से कोई इंन्द्रिय-उपभोग की धारा में अपने को अवाध गति से

### श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रंमृत रसु सतिगुरु जुझाङ्का ।

बिनु सतिगुर को सीकै नाही गुर चरणी चिनु लाई है ॥७॥१॥ सारू, सोलहे, महला ४, एष्ठ १०६६

 सच्यकालीन प्रेम साधना : परश्चराम चतुर्वेदी, पृष्ट २३
 श्रो गुरु प्रंथ साहिय, हिन्दी काव्य में निगु<sup>®</sup>या सम्प्रदाय : पीताम्बर दत्त बद्धवाल, पृष्ठ १४३ छोड़ देना समकते हैं अथवा निश्चेष्ट भाव से अपने को किसी एक धारा में बहा देना समकत है। यह घोर तामसिकता है।

विश्व गुरुशों के अनुसार सहनावस्था, मोस्पद, जीवन्मुक्ति-अवस्था, चतुर्थ पद, तुरीय पद, तुरीयावस्था, निर्वाण पद, तत्वज्ञान, अझज्ञान, राज योग सब लगभग एक ही है। इनके नामों में विभेद हैं। पर इन सबके भीतर की अनुभूति अथवा आन्तरिक स्थिति एक है। सहजानस्या दशम द्वार की वस्तु है। इस अवस्था में पहुँचकर साथक त्रिगुणातीत हो जाता है। तीनों गुणों के प्रपंचों में जब तक साथक रहेगा, तब तक यह अवस्था नहीं पास हा सकती। इस अवस्था में ने तो नींद है, न भूख। यहाँ नाम-अमृत का निरन्तर वास रहता है। आनन्द का हा निश्च रहता है। यह वह अवस्था है, जहाँ न मुख है, न दुःख आन्मानन्द अथवा निजानन्द की यह अवस्था स्थयं अपने हो में प्रतिष्ठित है। यह स्वसंवेश है। यह मन, वाणी, जुदि, चिल, अहंकार के परे का वस्तु है। यह वर्णनातीत है—

गुरमुखि अंतरि सहज है मनु चिक्त्या दसवे आकासि । तिथे ऊँथ न भुल है हिर अस्त्र नामु मुख वासु । नातक हुखु मुखुं विश्वापति नहीं क्रिये आतमराय प्रगासुरे ॥१६॥

जब यह अवस्था प्राप्त हाता है, तो अपने स्वरूप में ही सारी पृथ्वियाँ, अनन्त आकाश और अनन्त पाताल स्थित हुए जान पढ़ते हैं। नित्य नृतन परमात्मा भी अपने घट में स्थित हुआ जान पड़ता है और शाश्वत आनन्द विद्यमान रहता है।

घर महि घरता घडल पाताला । घर ही महि प्रीतम सदा है बाला । सदा खर्नान्द रहे सुखदाता गुरमति सहज समावशिखा<sup>3</sup> ॥२॥२७॥२८॥

दैनिक गति के साथ शास्त्रत गति का यांग हो जाता है। नहीं के भीतर इन दोनों जोवनों का पूर्ण सामंत्रस्य है। नदा प्रतिहरण, प्रतिपत्त, अपने दोनों किनारों पर अगिणित कार्य करता चलता है आर साथ ही साथ

संस्कृति संगन : हितियो : ल सेन (सहन स्रोर ग्रून्य),
 पुण्ठ १२७

२. आ गुरु प्रथ लाहिब, सलोड बारां ते वधीड, महला ३, पृष्ट १४१४

३, श्री गुरु प्रथ साहिब, माम, नहला ३, प्रन्ठ १२६

ऋपने को ऋषीम समुद्र में निरन्तर निमन्जित कर रही है। उसका दण्ड-पल गत जीवन उसके शाश्वत जीवन के सहज योग से युक्त है।

गुरुश्रों ने इसी सहज योग में अपनी रागात्मिका भक्ति, श्रापने हृदय का प्यार, श्रपना निर्मल वैराज्य, श्रपनी दिव्य शानित, श्रपनी सारी स्तुतियाँ, श्रपना ध्यान तथा श्रपनी धारणा श्रीर समाधि निमित्रत कर दी है। इसी सहज योग में वे परमात्मा का गुरुगान करते हैं श्रीर इसी में भक्ति करते हैं श्रीर इसी के लिव में लवलीन रहते हैं। इसी में वे परमात्मा के नाम स्पी श्रम्त का पान करते हैं। इसी सत्य सहज योग में लवलीन होकर उन्होंने काल को भी श्रपनी मुद्दों में कर लिया। इसी सहज योग तथा परमात्मा के नाम संयोग से वे सदैव सत्य कर्म में निरत रहे—

सहजे ही भगति उपजै सहिज पिद्यारि वैरागि।
सहजे ही ते सुख सांति होई बिनु सहजे जीवणु वादि ॥२॥
सहज सालाही सदा सदा सहिज समाधि लगाइ।
सहजे ही गुण उचरें भगति करे लिव लाइ॥
सहजे ही हिर मिन बसै रसना हिर रसु खाइ॥३॥
सहजे काल विदारिका सच सरणाई पाइ।
सहजे हिर नासु मन विस्था सची कार कमाइ॥
सं वहमागी जिनी पाइश्रा सहजे रहे समाइ र ॥४॥

गुरु अर्जुन देव ने सहज योग के सम्बन्ध में अपनी अनुभूति इस भौति व्यक्त की है, सोना, जगना, सहज ही भाव में होना चाहिए। सहज भाव से जो कुछ भी होता जाय, उसे होने दो, इसमें तिनक भी वृत्ति इधर-उधर न करनी चाहिए। सहज भाव का वैराग्य, सहज भाव का हँसना, सहज भाव का मौन, सहज भाव का जप होना चाहिए। इसी प्रकार जीवन के सारे व्यवहार, सारे कर्म, सारी साधनाएँ, सारे आचार-विचार सहज भाव में होना चाहिए ।?

१. सस्कृति संगम : चितिमोहन सेन, पृष्ठ १२१

२. गुरु प्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला ३, पृष्ट ६८

गुरु प्रथ साहिब, सहजे जागगु सहजे सोइ

नानक दास ताकै कुरवाचै ॥८॥३॥ गउदी गुद्धारेरी, महला ५, पृष्ठ २३६-२७

माया ऋहंकार तथा बाह्य साधनों से सहज की प्राप्ति नहीं होतो : महज-पद की प्राप्ति 'जुरस्य धारा' की भाँति 'दुर्गम' हैं। जो लोग विगुणात्मक माया के वशीभूत होकर दौत भाव में रहते हैं, भला उहें महजा-वस्था की प्राप्ति कैसे हो मकती है ! वह तो विगुणातीत ऋवस्था, ऋदैत ऋवस्था है। त्रिगुणातीत के लिए माया के तीनों गुणों का छोड़ना आव-स्थक है। ऋदैत ऋवस्था विना दौत माव को छोड़े कैसे प्राप्त हो मकती है ! एक ग्यान में दो तलवारें नहीं रहतीं। मनमुखों के सारे कमें दौत भाव में, ऋहंकार में होते हैं, इससे वे महजावस्था से कोसी दूर रहते हैं। तीनों गुणों में लिप्त होने के कारण यह महजावस्था नहीं प्राप्त हो सकती—

माइत्रा विचि सहतु न अपने माइष्मा दूने भाइ। मनमुख करम कमावखे हउमै जलै जलाइ।। जंमणु मरणु न चुकई किरि किरि खावे जाइ।।५॥ त्रिंहु गुणा विचि सहतु न पाईऐ त्रेगुण भरम भुलाइ।।

सहज की प्राप्ति बिना गुरु के नहीं हो सकती । बड़े बड़े पंडित, बड़े वंडे ज्योतिषी अपने पाण्डित्य श्रीर ज्योतिष वे बल पर इस त्रिगुसातीत अय-स्था की नहीं प्राप्त कर सके। उनके परिडला, उनके ज्यातिय की गम वहाँ तक नहीं है।" कुछ लोग नाना प्रकार के कृत्रिम वेश बना कर अपनी तप-स्या के बल पर उसे प्राप्त करना चाहते हैं। पर स्मरण रखना चाहिए कि उन देशों में दीनता, वैराग्य श्रीर तपस्या प्रकट करने का भाव है। यह साधारण विलासिता से कहीं ऋषिक प्रचरड है, क्योंकि लोग सममते हैं कि इसमें सचमुच की दीनता और वैराग्य साधना प्रकट हो रही है। किन्तु असल में उसमें दीनता, वैराग्य और तपस्या का प्रासहीन मोहपूर्य आडम्बर ही प्रकट करता है। किन्तु असल में उसमें दीनता, बैराग्य और तपस्या का प्राण्हीन मोहपूर्ण ब्राडम्बर ही प्रकट होता है। विलासिता के ब्रानन्द से वह साधक को व्यर्थ के आडम्बर से भर देता है। साधक को वह दिन प्रति दिन बन्धन में जकड़ता जाता है। इसीलिए यह श्रीर मी मयंकर है '।' उनका यह श्राहम्बर युक्त वेश तथा उम्र तामधी तपस्या उल्टे उनके भ्रम का कारण ही बन जाती है। इसी कारण वे श्रावागमन के चक्कर में निरंतर पहते रहते हैं। गुरु अमरदास जी ने इसे इस रूप में चित्रित किया है-

<sup>1.</sup> सस्कृति सगम : वितिमोहन सेन, एष्ट १२२

सहजै नो सम लोचरी बिनु गुर पाइश्वा न जाइ। पहि पहि पंडित जोतिकी शके मेखी भरम भुलाइ।

जो लोग कोरे कर्मकावड और आचार के बल पर सहज की प्राप्ति की कामना करते हैं, वे लोग अधकार में रहते हैं। वे लोग चाहे अपने को भले ही यह समक्ष लें कि इमने सहजायस्था की प्राप्ति की है। पर उनके कहने से नया होता है? उनके मन में तो संशय और भ्रम ज्यों के त्यों बने रहते हैं—

करमी सहजु न उपने विग्रु सहने सहसा न जाइर ॥१८॥

सहजावस्था की माण्ति के साधन: सहजावस्था की माप्ति के लिए भी गुरुशों की निश्चत साधन-प्रकाली है। इसमें भक्ति भावना की प्रधानता है। परमात्मा की रागाभिका भक्ति तथा सद्गुर की अनुकम्या से सहजावस्था माप्त हो सकती है। किन्तु अपने पीरुप पर भी खड़े रहने के लिए साथक को बल दिया गया है। अपना पीरुप यह है कि सद्गुरु की खांज करे और दुर्मित का त्याग करे।

गुर परसादी सहज को पाए<sup>3</sup> ||२|:१६:११७॥ गुर्की साखी सहजे चाली तृसना श्रगनि बुआए<sup>४</sup> ||६॥१॥ सहज समाधि के लिए परमातमा की भक्ति श्रीर नाम परमावश्यक साथन हैं—

श्रनुदिनु सहित समाधि हरि लागी हरि जिम्ब्रा गहिर गमीरा !!शाथा गुरु ब्रमरदास जी ने सहज-प्राप्ति के साधनों का संकेत इस प्रकार किया है—

नामै ही ते सभु किछु होशा विनु सतिगुर नाम न जापै।
गुर का सबदु महारसु मीठा बिनु चालै सादु न जापै।
कडड़ी बदले जनम गवाइशा चीनिस नाही आपै।
गुरमुखि होवै ता पुको जाग्यै हउमै न संतापै।।।।।

१ गुरु प्रंच साहिद, सिर्ग रागु, महला ३, १४ ६८

२. गुरु प्रंथ साहिब, रामकली, महला ३, पृष्ठ ६ ६ ६

३. गुरु प्रथ साहिब, माम,महला ३, प्रष्ट ११६

४. गुरु प्रथ साहिब, सूही, महला ३, पृष्ट ७५३

गुरु ग्रंथ साहिब, वंदह ंसु, महला ३, पृष्ट ५७४

बिलहारी गुर आपयो विद्रहु जिमि साचै सिउ निव लाई। सबहु चीन्हि आतम परगासिआ सहजे रहिआ समाई १॥५॥ रहाउ॥

उपर्युक्त बाखी पर ध्यान देने से प्रतीत होता है कि सहज-पाप्ति के निम्नलिखित साधन हैं—

- १. परमात्मा के नाम में हढ़ श्रास्था श्रीर उसका जय।
- २ सद्गुक की प्राप्ति।
- ३ सर्गुर के 'सबद' पर श्राचरण करना ।
- ४ सांसारिक विषयों को कौड़ी-तुल्य त्यागना ।
- ५ गुरु में अपूर्व थदा और विश्वास

इस प्रकार सहजावस्था की प्राप्ति के साथन आत्म-कृपा, गुरु-कृपा, ग्रीर परमात्म-कृपा तीनों ही श्रावश्यक साथन हैं।

सहजावस्था का आनन्द : पहले ही बताया जा जुका है कि सहजावस्था, मोज्ञ-पद, निर्शाग-पद, तुरीय पद, चौथा पद, तत्व जान, ब्रह्म ज्ञान श्रादि एक ही हैं। ग्रातः सहजावस्था का वही श्रानन्द है, जो तुरीया-वस्था ग्रायवा मोज्ञ पद का है। गुक्त्रों ने स्थान-स्थान पर उस ग्रानन्द का संकेत किया है। यहाँ पर एक उदाहरण दिया जाता है—

मिलि जलु जलदि खटाना राम ।
संगि जोती जोति मिलाना राम ॥
संमाइ प्रन पुरल करते द्यापि जार्णाएँ ।
तह सुन सहित समावि लागी एक एक वल्लापे ॥
शापि गुपता आपि सुकता सावि त्राप्त व्यापा ।
नानक स्रम मैं गुण विनासै जलु जलहि खटाना ।।।।।।।।।

सहजाबस्था का ब्रानन्द वर्णनातीत है। जिस प्रकार जल से मिल कर जल तदाकार हो जाता है, उसी प्रकार जीवात्मा के ब्रंतर्गत परमात्मा की ही स्खी हुई वह ज्योति परमात्मा के साथ मिल कर तदाकार हो जाती है। नमक की डली समुद्र का थाह खेने के लिए जाती है, परन्तु वह समुद्र में मिलकर ब्रंपना नाम ब्रीर रूप खो बैठती है ब्रीर समुद्र रूप हो जाती है।

१. गुरु ग्रंथ साहिब, सूही, महला १, पृष्ट ७५३

२. गुरु ग्रंथ साहिब, वडह सु, महला ५, पुष्ठ ५७८

भला बताइए, वह समुद्र की बात किससे कहे! ठीक इसी माँति साधक भी पूर्ण, कर्सा पुरुष के साथ मिल कर अपना नाम रूप खो बैठता है। जब वह स्वयं परमात्मा का ही स्वरूप हो जाता है, तो त्वयं ही अपने को जान सकता है। परमात्मा के इस अपूर्ण मिलन की दशा को चाहे 'शून्य' के नाम से पुकारिए अथवा 'सहज समाधि' के नाम से वास्तव में हैं दोनों एक ही। वह आप ही गुप्त है और आप ही मुक्त है। उसका वर्णन कोई दूधरा व्यक्ति नहीं कर सकता है। वह स्वयं ही अपने को बतला सकता है। जिस प्रकार जल के साथ जल मिलकर उसी का रूप हो जाता है, उसी प्रकार साधक जब परमात्मा के साथ मिलकर एक हो जाता है, तो उसके सारे संशय, अम तथा भय निवृत्त हो जाते हैं और तीनों गुर्ण भी इसी पार रह जाते हैं। वह उनसे परे हो जाता है।

### हरि प्राप्ति-पथ

## (३)—ज्ञानमार्ग

साधक की साधना का जिस किया से सम्बन्ध होगा, उसी के अनुसार उसकी साधना का नामकरण होगा । यदि साधक की साधना कर्म से सम्बद है, तो 'कर्मयोग' कहा जायगा, यदि भक्ति से सम्बद्ध है, तो मक्ति योग होगा। यदि वह इन्द्रियों की साधना और श्वास के नियंत्रण से सम्बद्ध है तो उसे इठ-योग कहेंगे। इसी प्रकार ज्ञान से सम्बद साथना को ज्ञानयोग कहा जायगा है। ''में पन" रूपी शारीरिक ब्रहंमाव को नष्ट कर 'सचिदानन्द' रूपी परमात्मा में रिधत होकर उसी की एकता की अनुभृति करना शान है। अनेकल में निरन्तर एकत्व का दरान ही शान है। इसी ब्रह्मत्मैक्य रिचति की पूर्ण रूपेश निमन्नता ही ज्ञान की पूर्णीवस्था है। स्मरण रहे कि यहाँ ज्ञान का ऋर्य केवज शाब्दिक रान या केवल मानसिक किया नहीं है। किन्त हर समय बीर प्रत्येक स्थान में इसका अर्थ पहले मानधिक ज्ञान यास होने पर और फिर इन्द्रियों पर जय पात कर लेने पर ब्रह्मीमृत होने की अवस्था या ब्राह्मी स्थित ही है। यह बात बेदान्त-सूत्र के शांकर भाष्य के प्रारम्भ में कही गयी है। महामारत में जनक ने मुलमा से कहा है "ज्ञानेन कुसते यहनं यनेन प्राप्यते महत गर अर्थात मानसिक किया रूपी ज्ञान हो जाने पर मनुष्य यह करता है और यह के इस मार्ग से ही अन्त में उसे महत् तत्व (परमेश्वर) मात होता है अ अतः सभी प्रासियों में एक ही आतमा ज्याप्त है - इसी मान को सदैव जागृत रखना ज्ञान है और किंचित ज्ञास के लिए उसे न भूलना ज्ञान की चरम सीमा है।

१. सुन्दर-दर्शन : त्रिलोकीनारायण दीवित, प्रष्ठ ११६

२. महाभारत, शान्तिपर्व, श्रष्टाय ३२०, श्लोक ३०

३, गीता रहस्य अवदा कर्मयोगशाख : बाज गंगाधर तिलक, पृष्ठ २००

# सिक्ख-गुरुयों द्वारा प्रतिपादित ज्ञान

ज्ञान के दो रूप

सिक्ख गुरुष्ट्रों ने 'ज्ञान' शब्द का प्रयोग दो श्रयों में किया है: वाचक ज्ञान श्रीर ब्रह्म ज्ञान। (१) एक तो 'चंचु-ज्ञान', 'वाचक ज्ञान', 'सांसारिक ज्ञान' श्रथवा 'मौलिक ज्ञान' है।

(२) ऋीर दृसरा 'परमात्मा का ज्ञान', 'ऋात्म ज्ञान', 'ब्रह्म ग्ञान' क्रथवा 'तत्व ज्ञान' है।

वाचक ज्ञान: विक्ख-गुक्श्रों ने स्थान स्थान पर 'ज्ञान' की निन्दा की है। इससे इस भ्रम में नहीं पढ़ जाना चाहिए कि ज्ञान उन्हें श्रमीण्ट नहीं था श्रोर वे ज्ञान के विरोधी थे। सिक्ख-गुक्श्रों ने जिस ज्ञान की निन्दा की है, वह 'चंचु ज्ञान' ग्रथवा 'मौखिक ज्ञान' है। बहुन से लोग शास्त्रादिक का श्रध्ययन कर उन्हें रट कर महान् ज्ञान प्राप्त कर लेते हैं। पर उनके श्राचरण श्रथवा नित्य के प्रयोग में वह ज्ञान नहीं श्राता। गुक्श्रों ने इस ज्ञान को 'चंचु ज्ञान' की संज्ञा दी है। जिस प्रकार कीवा 'कांव कांव' करता है, उसी प्रकार ऐसे चंचु ज्ञानी ज्ञान की लम्बी चौड़ी वार्ते तो करते हैं, पर उनके श्राचरण नितान्त सांसारिक होते हैं। उनके भीतर काम, क्रोध की प्रचरडामि प्रकालित होती रहती है। भला ऐसे 'वाचक ज्ञानी' को 'चंचु ज्ञानी' को कही श्रान्तरिक शान्ति प्राप्त हो सकती है?

जगु कउचा, मुखि चंचु गिमानु । श्रंतरि लोसु मृहु श्राभमानु ॥१॥१॥३॥

मौखिक ज्ञानी चाहे ऋति सुन्दर हो, महान् कुलीन हो, बहुत धर्ना हो, परन्तु यदि उसके ऋन्तर्गत परमत्मा की प्रीति नहीं है, तो वह मृतक तुल्य है।

> श्रति सुन्दर कुलीन चतुर सुखि डि०ग्रानी धनवंत । मिरतक कहीश्रहि नानका जिह श्रीति नहीं भगवंतर ॥

१. श्री गुरु प्रंथ साहिब, विलावलु, महला ३, प्रष्ट ८३२

२. श्री गुरु प्रथ साहिब, गउदी, बावन चन्त्ररी, महला ५, एष्ट २५३

केवल बाचक शानी को परमातमा के 'हुकम' का बोध नहीं होता। यही कारण है कि उसके सारे कार्य खहंबुद्धि से ही हुआ करते हैं। वास्तविक भक्त, वास्तविक ज्ञानी वहीं है, जो परमात्मा की आजा मानता है। यदि परमात्मा की आजा नहीं मानता, तो वह कच्चों में कच्चा हे, अर्थात् अधमों में अधम है—

> कथनी बदनी करता फिरै हुक्सु न ब्कै सन् । नानक हरि का आणा मंने सी भगतु होइ विग्रु मंने कन्नु निकन्तु ।।

ब्रह्म-ज्ञान: ब्रह्म ज्ञान, श्रथवा तत्व ज्ञान श्रथवा सन्चे ज्ञान की महत्ता सुरुद्धों ने स्थान स्थान पर स्वीकार की है। सुरु नानक देव जी का कथन है कि बिना ज्ञान के सारे आणी श्रानेक योनियों में अमित होते रहते हैं, जिसके फल स्वरूप उन्हें नाना प्रकार के कथ्ट उठाने पड़ते हैं। सत्य परमात्मा में निरन्तर रमण करना ही ज्ञान है। ज्ञान हो ज्ञाने पर साधक परमात्मा से मिलकर, उसी प्रकार एक हो जाता है, जैसे ब्वॉति से ब्वॉति मिलकर एकाकार हो जाती है—

रिश्चान बिहुणी भन्ने सवाई । साचा रवि रहिषा जिब जाई ॥

निरभव सबदु गुरु सचु जाता जोती जोति मिलाइदार ॥८॥२॥१४॥ सारे धर्मों में पवित्र श्राचरण, स्नानादिक स्रवश्य पवित्र हैं, परन्तु हान सबका सिरताज है, क्योंकि सारे शुभ कर्मों, सारी निष्काम साधनास्त्रों की समाप्ति जान ही में होती है—

> सगल धरम पवित्र इसनानु । सभ महि उच बिसेस गित्रानु ।।।

गुरु नानक देव ने इसोलिए सम्य शब्दों में घोषणा की है कि जो बद्ध को जानते है, श्रयांत् जिन्हें ब्रह्म ज्ञान है, उनके सारे कर्म व्यर्ष हो जाते हैं, क्योंकि ज्ञानी के कर्म देखने मात्र को होते हैं—

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रामकती की वार, महला ३, प्रष्ट ६५०

२, श्री गुरु अंध साहिब, मारू सोलहे, महला १, प्रष्ट १०३४

३. श्री गुरु प्रंय साहिब, थिती गउदी, महला ५, प्रष्ट २३८

जे जालसि बहुमं करमं । सिंब फोक्ट निसचे करमं ॥ र शनियों के कर्म उसी प्रकार फल देने में असमर्थ हैं, जिस प्रकार भुना बीज जमने में असमर्थ हैं।

त्रहा ज्ञान और अद्वेत भाव

ब्रह्मशान में ख्राद्वैत माब श्रावश्यक है। दूसरे शब्दों में इस प्रकार कह सकते हैं कि ख्राद्वैतज्ञान की घनीभूतता ही ब्रह्मज्ञान है। ब्रह्मज्ञानी वहीं है, जो सर्वत्र ब्रह्म का दर्शन कर रहा हो। सिक्ख-गुरुद्धों की दृष्टि ब्रह्ममयी है। उन्हें सर्वत्र परमात्मा के दर्शन होते हैं। सृष्टि का कौई ऐसा स्थल नहीं, जहाँ पर-मात्मा न दिखायी देता हो।

> आपै पटी कलम आपि उपरि लेख भी तू। पुकी कहिएे नानक दजा काहे कू।।2

ऋयांत् तुम्हीं पट्टी हो, तुम्हीं कलम हो ऋौर उस पट्टी पर की लिखावट भी तुम्हों हो। कहने का तात्पर्य यह है कि सुष्टि में जो कुछ भी दृश्य ऋथवा ऋदृश्य पदार्थ दिखायी पड़ रहा है, सब परमात्मा ही है। इस प्रकार एक मात्र परमात्मा ही परम तत्व है, दूसरा कुछ भी नहीं है।

एक परमात्मा की सत्ता सर्वत्र, सब काल में देखना अद्वेत शान है। वह स्थिति सभी साधकों को प्राप्त हो सकती है। भक्त की भी यह स्थिति हो सकती है और योगी और निष्काम कर्मयोगी तथा ज्ञानी की भी हो। सकती है।

त्रतएव जो कोई यह कहते हैं कि ऋदैत प्रतीति ज्ञान की वल्त है, श्रम्य सावकों की नहीं, वे भ्रम में हैं। श्राम का एक फल है। पद्मी श्राकारा मा है से उद्देश उसका स्वाद ले सकता है श्रीर पिपीलिका धीरे-धीरे पृथ्वी से रेंग कर पेड़ पर चढ़ती हुई श्राम तक पहुँच कर उसका रसास्वादन कर सकती है। ययि पद्मी श्रीर पिपीलिका श्राम तक भिन्न-भिन्न साधनों से पहुँच वते हैं, पर रसास्वादन एक सा है। उसी प्रकार साधनाएँ भिन्न-भिन्न होती हुई भी, उसके फल में एकता है। क्या भक्त की यह प्रतीति 'सीय राम मय सब जग जानी' किसी श्रदीत ज्ञानी की प्रतीति से किसी प्रकार कम कही जा सकती है!

<sup>1.</sup> श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रासा की बार, महला ५, एष्ट २६८

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मलार की बार, महला 1, प्रष्ट 1२६१

सिन्स गुरुश्रों में श्रंद्वैतभाव पर्याप्त मात्रा में पाया जाता है। उनकी वार्या में इतनी तन्मयता है कि साधारण से साधारण पाठक यदि विशुद्ध भावना से पहला है, तो उसे प्रतीत होता है कि प्रमात्मा ही सब कुछ है। जब यह सब कुछ है, तो मैं भी उसी का स्वरूप हूँ, वयोंकि मैं सब कुछ से पृथक् तो हूँ नहीं। गुरु अर्जुन देव की यह वासी किसके हृदय में अद्देतमाय का संचार नहीं कर देगी?

एक रूप सगलो पासारा । द्यापे वनज कापि विदहारा ॥१॥
ऐसो गिवानु विरलोई पाए । जत जत जाईए तत तत दसटाए ॥१॥रहाउ॥
व्यक्तिक रंग निरगुन इक रंगा । व्यापे जलु ब्याप ही तरंगा ॥२॥
व्यापि ही मंदर व्यापित सेवा । व्याप ही पुजारी व्याप ही देवा ॥३॥
व्यापित जोग व्यापित जुगता । नानक के प्रभु सदा ही मुकता । ॥॥॥॥॥॥॥॥

भावाधं यह है कि एक ही परमात्मा के सारे विस्तार हैं। आप ही विख्य बना हुआ है और आप ही उसके व्यवहार का रूप धारण किए हुए है। जहाँ-जहाँ मन जाय, चित्त जाय, बुद्ध जाय, वहाँ-वहाँ परमात्मा के दर्शन हो, इस प्रकार का शान इस संसार में विरले ही पुरुष को प्राप्त होता है। यास्तव में निर्मुण सत्ता, परमात्म सत्ता तो एक ही है, परन्तु वह अनेक रंग रूप धारण किए हुए है। वही सत्ता कहीं जह बनी हुई है, तो कहीं चेतन। कहीं कृमि आदि का रूप धारण कर तमोगुण में पड़ी हुई है, तो कहीं ब्रह्मा-दिक का रूप धारण कर स्विध्य का स्वात्मा कर रही है। परन्तु ये रूप परमात्मा के निर्मुण रूप से उसी प्रकार भिन्न नहीं है, जिस प्रकार जल से उसका तरंगे भिन्न नहीं हैं। तरंगों में भी वही जल व्याप्त है। परमात्मा आप हा मंदिर बना हुआ है और आप ही उस मन्दिर की सेवा का रूप धारण किए है। वह स्वयं देव है और स्वर्थ ही उस देव का पुजारी। वही योग है और वही योग की युक्ति भी है। नानक कहते हैं कि जिसे इस प्रकार का जान है, वह नित्य मुक्त है। नित्य मुक्त इसलिए कि उसने नित्य मुक्त की कृती। आहैत जान। आहम कर ली है।

श्री गुरु ब्रन्य साहित में ब्रह्मैत मान की त्यित के ब्रानेक उदाहरस भिलते हैं। कहाँ-कहीं तो ऐसे उदाहरस्य मिलते हैं, जिनका प्रयोग वेदान्त-वादियों ने किया है—

९. भ्री गुरु प्रथ साहिब, विलावलु, महला ५, पृष्ट ८०६

बाजीगरि जैसे बाजी पाई । नाना रूप भेख दिखलाई ॥
सांगु उतारि थंग्हिको पासारा । तब एको एकंकारा ॥
कवन रूप दिसटिको बिनसाइको।कतिह गईको उहु कतते बाइको ॥१॥रहाउ॥
जल ते उठिह र्कानक तरंगा । किनक भूखन कीने बहु रंगा ॥
बीजु बीजि देखिको बहु परकारा । फल पाके ते एकंकारा ॥२॥
सहस बटा महि एकु बाकासु । घट फूटे ते कोही प्रगासु ॥
भरम लोभ मोह माइका बिकार । अम छूटे तो एकंकार । ॥३॥१॥
यदि हम उपर्युक्त वाकी पर ध्यान दें, तो धमें प्रतीत होता है कि
जिन उदाहरकों से परमात्मा श्रीर सुध्टि की एकता का सम्बन्ध सुचित किया
है, वे निम्नलिखित हैं।

- १. बाजीगर ग्रीर उसका स्वांग।
- २. जल और उसकी लहरें।
- ३ कनक और उसके श्राभूपण ।
- ४ बीज और उससे उत्पन्न अनेक बीज।

५ वट और श्राकाश।

बाजीगर से उसका खेल पृथक नहीं है। यह खेल बाजीगर ही में है और उसी का स्वरूप है। जल श्रीर उसकी लहरों में नाम मात्र का भी मेद नहीं है। जल की लहरें जल का ही रूप हैं। संना एक है, उससे नाना प्रकार के श्रान्प्य बनाए गए। श्रान्प्यों में वही सोना व्याप्त है। जो श्राम्प्य है, वही सोना है श्रीर जो सोना है, वही श्राम्प्य है। बीज से उत्पन्न सभी बीजों में एक ही भाव है। श्रानेक घटाकाश है। परन्तु उन समस्त घटाकाशों में एक ही श्राकाश व्याप्त है। घट फूटने पर सभी घटाकाश एक हो जाते हैं। उसी प्रकार श्रानेक जीव हैं। उपाधि-मेद के कारण सब प्रक-पृथक प्रतीत हो रहे हैं। पर उपाधि मिटने पर सब एक हो जाते हैं।

सिक्ख गुरुश्रों की वाणियों में स्थान पर ऐसी उक्तियाँ पायी जाती है, जो श्रद्धीत भाव की बोतिका हैं। कुछ उदाहरण नीचे दिए जाते हैं— काटे अगिश्रान तिमर निरमलीका बुधि विगास विदेका। जिउ जल तरंग फेनु जल होई है सेवक टाकुर भए एका॥

सारंग, महला ५, एष्ठ १२०६

१. श्री गुरु प्रंथ साहिब, रागु स्ही, महला ५, एष्ट ७३६

साहिबु सेवकु इकु इकु इसटाइमा । गुर प्रसादि नानक सचि समाइमा ।

गृजरी की बार, महला ५, एष्ट ५२४ गुर परसादी दुरमति खोई | जहीं देखा तहाँ एको सोई ॥ ग्रासा, महला १, एष्ट ३५७

जत कत देखउ तत तत सोइ। तिसु बिनु दृजा नाहीं कोइ॥

भेरड, महला ५, एष्ट ११५०

जित थित महीत्रित प्रित्रा सुन्नामी सिरजनहार । त्रिति भाति होई पसरित्रा नानक एकंकार ॥ थिती गडही, गहला ५, एष्ट २०६ सरव जोति रूपु तेरा देखिन्ना सगल भवन तेरी माहन्ना ॥ त्रासा, महला 1, एष्ट ३५1

इस प्रकार उपयुक्त उदाहरखों से स्पष्ट विदित होता है कि गुरुओं के अद्वैत ज्ञान के ऊपर पूरा बल दिया है।

रोर सिंह जा अद्वैतवाद को स्वाधार नहीं करते: थो गुर अंथ साहिब में भक्ति प्रधान है, यह बात तो निर्धिवाद रूप से सिंद है। इसी भक्ति-भावना की प्रधानता के कारण कितिपय सिक्स विद्वान् भो गुरु अंथ साहिब में अद्वैतवाद को स्वाकार नहीं करते। रोरसिंह ने अपने अंथ "फिलासकी अँव् सिक्सिक्प " में अद्वैतवाद स्वीकार नहीं किया है। इसके लिए उन्होंने निम्न-जिस्तित तर्क उपस्थित किए हैं।—

- १ गुक्ब्रों ने जीव-ब्रह्म की एकता नहीं स्वीकार की।
- २. ब्रह्म श्रार सांध्ट में भी एकता नहीं स्वीकार की।
- ३ 'साऽह', 'तत्वमित' स्नादि स्रदेत शब्दावली नहीं पायी जाती।
- ४. शंकर के अद्वेतवाद में मिक के लिए कोई स्थान नहीं है।

इन्हीं तकों के खाधार पर शेरिसेंड जी ने यह सिख करने की चेप्टा की है कि गुढ़कों में ख़हैतबाद नहीं है। पर यह बात समीचीन नहीं है। शेरिसिंड जी के सत का खरड़न : इम शेरिसेंड जी की दलांता और

<sup>1.</sup> श्रा किलासको श्रेंब् सिक्तिका : शे(सिंह, पृष्ट ८२-८३-८४

तकों से सहमत नहीं हैं। शेरसिंह जी द्वारा प्रस्तुत की हुई सुक्तियों में से एक एक का खरहन किया जा रहा है।

जीव बहा की एकता : सिक्ख गुर परमातमा और जीवातमा में भेद मानते हैं, यह सत्य है। किन्तु जब जीवातमा अपने कुसंस्कारों को त्याग कर परमातमा के साथ एक हो जाता है, तो वह परमातमा ही हो जाता है। स्थान-स्थान पर गुरुखों ने जीव और बहा के बीच एकता सिद्ध की है। इतना ही नहीं, बिक्क उन्होंने इस साधन पर भी बल दिया है कि आत्मा और परमात्मा को एक करें

आतमा परातमा प्को करे । अतिर दुविधा संतरि मरे । गुर परसादी पाइधा बाइ ।

हिर सिउ चितु लागे फिर कालु न खाइ । ११॥ रहाउ ॥२॥४॥ अर्थात् "आतमा और परमात्मा को एक किया जाय, तात्मय यह कि अद्वेत ज्ञान की स्थिति के लिए प्रयास किया जाय। जब आतमा और परमात्मा में आदित माब स्थापित हो जाता है, तमी आन्तरिक दैतमाद की निवृत्ति होती है। यह स्थित गुरु कृपा से ही प्राप्त हो सकती है। जब जीवास्मा अपने को परमात्मा में मिला देता है, तो बिलज्ञा आनन्द प्राप्त होता है और परमात्मा में स्वभावतः प्रेम हो जाता है। अकाल पुरुष के साथ मिलकर वह अकाल रूप हो जाता है। इसी से काल उसका स्पर्श भी नहीं कर सकता।

जीव ब्रह्म की एकता सम्बन्धी अमेक पंक्तियाँ श्री गुरु ग्रंथ साहित में पायी जाती है। यथा--

सागर महि बूंद बूंद महि सागर कवल बुकै विवि जाले। रामकली, महला १, पृष्ठ ८७८ धातम महि रामु राम महि सातम चीनसि गुर वीचारा ॥ भैरड, महला १, पृष्ठ ११५३ पृक्ष जोति दुइ मूरती धन पिरु कहीपे सोइ ॥३॥ सूही की नार, महला ३, पृष्ठ ७८८

१. श्री गुरु अंथ साहिब, धनासरी, महला १, प्रष्ट ६६१.

नहम महि जनु, जन महि पारबहमु । एकहि आपि नहीं कहु भरम ॥३॥१८॥ गटदी सुखमनी, महला ५, पृष्ट २८७

सृष्टि और ब्रह्म की एकता : ब्रह्म और सृष्टि की एकता के सम्बन्ध में भी इसी प्रकार की अनेक बार्ते कही गयी है। एक स्थान पर तो सुद नानक देव ने कहा है कि परमात्मा ने स्वयं ही अपने की सृष्टि रूप में निर्मित किया. है। यही अनेक नामों और रूपों में अपने की निर्मित किए हुए है—

आपीन्हे आपु साजिओ आपीन्हे रचिओ नाउ ॥

त्रासा की वार, महला १, पुछ ४६३

गु६ अर्जुन देव ने भी एक स्थल पर कहा है कि परमात्मा ने स्वयं अपने को स्टिंग्ट के रूप में बनाया है। वहीं भी और वहीं बाप है। स्टिंग्ट की स्वृत ते स्थूल और स्क्म से स्क्म बस्तुएँ वहीं है। इस प्रकार उसकी जीला अनन्त है, वह देखी नहीं जा सकती—

श्रापिन श्रापु श्रापिह उपाइश्रो । श्रापिह बाप श्राप ही माइश्रो ॥ श्रापिह स्वम श्रापिह श्रस्यूला । खर्की न जाई नानक लीका । गउदी, बाबन श्रस्तरी, महला ५, पृष्ट २५०

इसी प्रकार की और मी उक्तियाँ पात होती हैं—
सभ किंदु आपे जारि है दूजा अवरु न कोई ग्रशाहकाहरूग सिरी रागु, महला २, प्रष्ट २५० सृष्टि के जितने भी पदार्थ हैं, वे सब परमात्मा ही है। जो दीसे सो सगज तुं है पसरिका पासार ग्रशाहरूगाहरूगा

चौषे गुरु श्री रामदास जी ने अपनी अनुभूति इस प्रकार व्यक्त की है, "परमात्मा स्वयं ही चारों प्रकार के जीव बना है, अयात् वही श्रंडज है, वही जरायुव है, वही स्वेदज है और वही उद्भिज है। इतना ही नहीं, बल्कि सारे खरड, ब्रह्मास्ड और लोक वही है।"—

श्रापे श्रंडज जेरज सेतज उत्तभुज श्रापे संड आपे सम लोइ ॥१॥२॥ सोरिट, महला ४, १८८ ६०४-५. अतः उपर्युक्त उदाहरणों से सिद्ध होता है कि स्टिब्ट और परमात्मा

के बीच गुक्झों ने एकता प्रतिपादित की है।

सोऽहं और तत्वमिस की शब्दावली भी मिलती हैं: इसमें संदेह नहीं कि सिक्ल गुरु शत-प्रतिशत भक्त हैं। उन्होंने अपने तथा पर-मात्मा के बंच सोऽहं आदि की शब्दावली का प्रयोग विलकुल हो नहीं किया है और उन्हें यह अभीष्ट भी नहीं था। परन्तु श्री गुरु प्रथ साहिब जी में एकाव स्थल पर ऐसे शब्द प्राप्त होते हैं, जिनमें सोऽहं आदि के शब्द मिलते हैं। गुरु नानक देव कहते हैं—

ततु निरंजनु जोति सोहं मेदु न कोई जीउ । अपरांपर पारबहसु परमेसरु नानक गुर मिलिया सोई जीउे ।।५॥१ ।।।

श्चर्यात् "नरंजन का तत्व श्रौर उसकी ज्योति सब में रमी हुई है। उसमें श्रौर मुक्तमें (श्रहं) कोई श्रम्तर नहीं है। गुरु के मिलने (श्रौर उसके उपदेश से) परवहा, परमेश्वर का साझात्कार हो गया।

एक स्थान पर गुरु नानक देव ने सोऽहं जप का स्पष्ट निर्देश किया किया है। उद्धरण में पूरा 'शब्द' दिया जा रहा है।

हडमै करा ता तू नाहाँ तू होबहि हड नाहि।

बुसहु गिझाना बुस्तणा एह प्रकथ कथा मन माहि।।

बिजु गुर तत न पाईए प्रबन्ध बसै सम माहि।।

सितगुरु मिलै त जाणीं जे जा सबहु बसै मन माहि।।

बायु गहत्रम अम मट गहत्रम जनम मरन दुस जाहि।।

गुरमित प्रजन्म लखाईऐ ऊतम मित तराहि।

नानक सोह' ह'सा जयु जापहु त्रिभवण तिसै समाहि ।।।।।।

ब्रांतिम पंक्ति का भाव यही प्रतीत होता है, "नानक कहते हैं कि ऐ हंसा ) जीवाःमा सोऽहं का जप करो जिसमें तीनों लोक समाए हैं।"

उपर्युक्त उद्भारतों से कम से कम यह अवश्य सिद्ध हो जाता है कि गुरुश्रों ने सोऽहं जय का विरोध नहीं किया है। 'तत्वमिख' वेदान्त का महा-वाक्य है। यह शब्द अपने बास्तावक रूप में श्री गुरु ग्रंथ साहित्र में मुक्ते

१ थां गुरु अंध साहिब, सोरटि, महला, ३, एट ५६६

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू की वार, महला १, १०६२-६३

देखने को नहीं मिला, परन्तु उसके समकज्ञभाव की पंक्तियाँ एकाघ स्थल पर अवश्य प्राप्त हुई हैं—

नानक ततु तत सिउ मिलिका पुनरिय जनिम न बाहि ।।।।४।।१।।१४) ३६॥ शंकराचार्य जो ने भक्ति पर भी बल दिया है : शेरिसंह जो ने अपने चीये तर्क में कहा है कि शंकराचार्य जो ने भक्ति के पन्न में अपना विचार नहीं प्रकट किया। पर बात ऐसी नहीं है। वे महान् वेदान्ती होते हुए भी उच की। द के भक्त थे। उनके स्तोत्रों में भक्ति की जो अपूर्व मन्दा-किनी प्रवाहित हुई है, वह रतुला है। उन्होंन अपना 'चर्षट-पंचारका' में स्पष्ट रूप से 'गीवन्द भजन' के लिए अपनेश दिया है—

भाग गोविन्दं भाग गोविन्द गोविन्दं भाग मूदमते।

इस प्रकार शेरिसंह जी की चारा दलीलें तर्क की कसीटी पर खरी नहीं उत्तरती श्रतएव यह नहीं कहा जा सकता श्री गुरू अंथ साहिच में श्राहीतवाद नहीं है।

शंकराचार्य जी तथा धिक्ख गुरुओं के व्यावहारिक पन्न में विभिन्नता: शंकराचाय जी आर सिक्ख गु आ के अदित सिदान्त में कोई अन्तर नहीं है हाँ, व्यावहारिक पश्च में दोनों में प्यान विभट है। शंकराचार्य जी ने निवृत्ति मार्ग का प्रतिपादन किया, किन्तु खिक्ख गु॰ आं ने प्रवृत्ति मार्ग का। पर वेदान्त सम्बन्धी अदित अंधों में यह कहीं नहीं बताया गया है कि प्रवृत्ति मार्ग जान का बाधक है। वेदान्त में साथन की परिपक्ता के लिए जनक का उदाहरण बहुत अधिक दिया जाता है। जनक प्रवृत्ति मार्ग ही वे। विद्यारयय स्वामी कृत 'पंचदशा' अदित-परम्परा का बहुत ही मान्य, प्रामाणिक एवं प्रसिद्ध ग्रंथ है। पंचदशी में निवृत्ति मार्ग और प्रवृत्ति मार्ग को समान बताया गया है।

भारक्षकर्मनानाःखाब्दुद्धानामन्यथाऽन्यथा । वर्त्तनं तेन शास्त्रार्थे अमिनब्यं न पंडितै : ॥२८७॥ स्व स्वक्रमानुसारेख वर्त्ततां ते यथा तथा । भवशिष्टः सर्वेबोधः समामुक्तिरित थिसतिः ॥२८८॥

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउदी वैरागिणि, महला ३, पृष्ठ १६२ २.पंचदर्शी : विद्यारच्य स्वामी, चित्रदीप प्रकरणम् ६, रलोक २८७, २८८

भावार्थं यह है कि प्रारब्ध कर्म नाना प्रकार के हैं इससे बायवान् बद्धात्वानी पुरुष भी अन्वया बरतते हैं। इस कारण शास्त्र के अप में पंडित जना की भ्रम म नहीं पड़ना चाहिए। अपने-अपने प्रारब्ध कर्मों के अनुसार वे चाहे जिस प्रकार आचरण करें, परन्तु 'में बद्धस्तरूप हूँ' वह जान सबको एक है और निष्कलंक वत स्वरूप से मुक्ति भी सबको समान है। यह स्थित जानने योग्य है।

> इसी प्रकार इसकी पुष्टि के लिए एक और श्लोक दिया जा रहा है — जनकादें कंथं राज्यमिति चेद्रदर बोधतः ।

तथा तवापि चेत्तक पट यद्वा कृषि कुरु ॥१३०॥

भावार्थ यह है कि कदाचित् कोई शंका करे कि तत्वज्ञानी जनक आदि ने किस प्रकार राज्य किया, तो इसका उत्तर वह है कि दृढ़ अपरोस् ज्ञान का सहारा लेकर उन्होंने राज्य किया। यदि ऐसा अपरोस्च आप को है, तो चाहे शास्त्र पढ़िए अथवा कृषि की जिए। जनक आदि के समान, तर्क का पढ़ना अथवा कृषि का करना आपके भी तत्व शान के बाधक न होंगे।

#### ज्ञान के साधन

विचार सागर इत्यादि वेदान्त अन्यों में ज्ञान के आठ अन्तरंग साधन माने गए:—१ विवेक, २ वैरान्य, ३ पट्-सम्पति (राम, दम, श्रदा, समाधान, उपराम, और तितिचा) ४ सुमुद्धत्व, ५ श्रवण, ६ मनन, ७ निद्ध्यासन तथा प तत्पद और त्वै पद के अर्थ का शोधन । सिक्ख गुरुओं में ज्ञान के निम्नलिखित साधन प्राप्त होते हैं।

१ विवेक, २ वैराग्य, ३ अदा, ४ अवर्ग, ५ मनन और निद्श्यासन, ६ ग्रहंकार-साम, ७ परमात्मा एवं गुरु की कृपा । सिक्स गुरुश्चों ने किसी प्रणाली ग्रथवा परभ्परा विरोध का श्रनुसरण नहीं किया है। उनकी सारना-प्रणाली इस दृष्टि से मौलिक है। श्रव संद्वेप में इनके ऊपर विचार किया जावगा:—

१. विवेक : विवेक का तात्पर्य वह ज्ञान है, जिससे सत् असत् वस्तुएँ परली जायाँ। परमा मा सत्य स्वरूप है सांसारिक विषय सुख अयवा मायिक पदार्थ नश्वर है। श्री गुरु ग्रंथ साहिय जी के प्रत्येक पृष्ठ ही नहीं,

१. पंचद्शी, विद्यारण्य स्वामी, तृष्ठिदीप प्रवरणम् ७, श्लोक १३:

<sup>3.</sup> विचार सागर, साधु निश्चलदास कृत, पृष्ट ४ से ७ तक ।

विक प्रत्येक वाणी में परमात्मा के महान्, शारवत, सत्य और आनन्द स्वरूप की व्याष्या की गयी है। श्री गुरु ग्रंथ साहित जी का मूल मंत्र इसका सबसे बड़ा प्रमाण हैं। मायिक पदार्थों की ज्ञ्णभंगुरता की व्याख्या इसी अव्याय के वैराग्य शीर्षक के ग्रंतर्गत की गयी है। श्री गुरु ग्रंथ साहित में उपर्युक्त वार्ते इतनी श्राधिकता से कहीं गयी हैं कि कुछ ही पृष्ठों के अध्ययन के पश्चात् परमात्मा के श्रविनाशी स्वरूप में श्रद्धालु पाठक की निष्ठा ही जाती है। साथ ही इन्द्रिय-मुख भी असार तथा ज्ञ्यभंगुर प्रतीत होने लगता है। परमात्मा के श्रविनाशी रूप में निष्ठा हो जाती तथा सांसारिक विषयों की ज्ञ्यभंगुरता की श्रतुभृति ही विवेक है। इसी विवेक से साधक किया-सम्यन्न हो श्रध्यात्म पथ में श्रागे बढ़ने का प्रयास करता है।

वैराग्य: "ब्रह्मलोक लीं भोग को, यह सबन को त्याग" श्रयांत् ब्रह्मलोक तक के विषयों के भोगों का त्यान वैराग्य है। बिना वैराग्य के परमात्मा में पृष्टिंगीति नहीं होती। सिक्ख गुक्श्रों के श्रनुसार वैराग्य वह वैराग्य नहीं है, जो ग्रहस्थी को छोड़कर भिखमंगा बनाना सिखाये। सिक्ख गुक्श्रों ने बास त्याग पर नहीं, बलिक श्रांतरिक त्याग पर बल दिया है।

सिक्ख गुरुशों ने मुमुन्तु के हृदय में संसारिक भोगों से विरक्ति उत्पन्न करने की चेंच्या की है। इसके लिए पाँचवें गुरु कहते हैं, "मुक्ते कोई काम, कोच, लोभ मान इत्यादि से मुक्ति दिला दें । सभी को संसार रूपी नैहर से परलोक रूपी सासुर जाना है । मूर्ख मनुष्य स्वप्न तुल्य मायिक पदार्थों में अपनी आयु व्यर्थ व्यतीत करते रहते हैं "।" इन्द्रियों के मोगों के पीछे पड़कर पतंग, मृग, संग, कुंजर और मीन एक एक विषय के पीछे

<sup>1</sup> थी गुरु मन्य साहिब,- १ घोंकार, गुर-प्रसादि, पृष्ट १

२, विचारसागर : साधु निरचलदास जी; पृष्ठ ५

३, श्री गुरु प्रन्थ साहिब, काम कोच लोभ मान इह विकाधि होरें।। १।।१५४।। आसा, महला ५, प्रह ४०८

४. श्री गुरु ग्रन्थ साहिब,—सभना साहुरै वंत्रणा ॥४॥२३॥३३॥ सिरी रागु, महला ५, ९४ ५०

५. श्री गुरु प्रन्थ साहिब,—सुपने सेती चितु सूर्शव लाइश्रा। जैतसिरी की वार, महला ५, पृष्ट ७०७

श्चमना प्राण गैंवा देते हैं । लाखों स्त्रियों को भागने में श्चीर नव खरड़ों के उपर राज्य करने में श्चांतरिक सुख नहीं प्राप्त होता। उन भोगों को भोगने के परचात् भी बार बार बोनि के श्चंतर्गत श्चाना पड़ता है । विषयों के भोग में किसी को उसी प्रकार तृति नहीं प्राप्त होती, जैसे श्चाग हैं घन से तृत नहीं होती ।

इसके परचात् मुमुजु के हुद्य में कान की प्रवलता का साकार स्वल्य चिवित किया गया है, "हे मित्र, इस शारीर का कुछ भी विश्वास नहीं है। इसिलए शुम कार्यों के द्याचरण में टाल-मटील करके निलम्ब नहीं करना चाहिए रे। इस शारीर के सीन्दर्य पर द्याकृष्ट होकर लोग नाना भाँति के पाय-कर्म में प्रवृत होते हैं। शारीर को ही सबंस्व समझ कर इसी के सजाने और सँवारने में लगे रहते हैं। गुस्त्रों ने शारीर में वैराज्य-भावना के द्यारीय पर बहुत द्याधिक बल दिया है। गुस्त्रों ने शारीर में वैराज्य-भावना के द्यारीय पर बहुत द्याधिक बल दिया है। गुस्त्रों ने शारीर में वैराज्य-भावना के द्यारीय करार तम बहुत द्याभागन करते हो, तुम जानते हो क्या की यह विष्टा, प्रशिय द्यार रक्त का देर है, जो चमड़े से परिवेष्टित है। भला, ऐसी द्राप्तिम वस्तु पर क्या गुमान करते हो ? दुर्गन्थयुक्त मलपूर्ण इस द्यापित्र और

नटनराइन, महला ४, पृष्ट १८३

विनु सतगुर सुख न पावही फिरि फिरि जोनी पाहि ॥३॥२। ३५॥ सिरी रागु, महला ३, पृष्ठ २६

३. भ्रो गुरु ग्रंथ साहिब,—विखिद्या महि किनगी नृपति न पाई। जिउ पावकु ईंधनि नहीं श्लापैःः॥२॥६॥

धनासरी, महला ५, पृष्ठ ६७२

४. थी गुरु ग्रंब साहिथ, —कहा विसासा देह का, विलम न करिहो मीत ॥ १६॥

गउदी, बाबन अक्खरी, महला ५, पृष्ट २५४

५. ब्री गुरु ग्रंथ साहिब,—विसटा असत स्कृत परेटे चाम। इसु अपरि बे राखिको गुमान ॥३॥१४॥ घासा महता५, एष ३७४

श्री गुरु ग्रंथ साहिब,—पवै पत्तगु सृष भृ ग कुंजर मीन इक इंदी पकरि सभारे ॥

२. त्री गुरु प्रंथ साहिब, — ने लख इसतरीचा भीग करहि नवसंड राजु कमाहि।

श्रमुद शरीर के भीतर जितनी भी वस्तुएँ दिखायी पड़ती हैं, सब लाक में भिल जाने वाली हैं। । अर्थर ग्रागे चलकर घर के सारे सम्बन्धियों के प्रति वैराग्य भाव प्रद्यित किया है। गुरु नानक देव ने कहा है कि माता, पिता, सुत-कन्या, पुत्र-कलत्र सभी बन्धन स्वरूप हैंरे। घर के सारे सम्बन्धी, बहिन, भाई, सात, फुर्फी, नानी, मौसी, देवर, जेटानी, मामे-मामी, माता-पिता ख्रादि पिषक के समान चलने वाले हैं। इनमें से कोई भी सब्चा सम्बन्ध नहीं निभा सकता। सच्चा सम्बन्ध निमाने वाला एक मात्र परमात्मा है । गुरु ग्राजुन भी गुरु नानक देव के त्वर में स्वर मिलाते हुए कहते हैं, कि पुत्र कलत्र ग्रादि सभी माया में बीचने वाले हैं और मिथ्या प्रेमी है, क्योंकि उनमें से अंत समय कीई भी खड़ा नहीं होता?। जगत् की सःग सम्पत्ति ग्रीर धन स्वप्नवत् है ग्रीर बसुधा के राज्य ग्रीर वैभय ग्रादि बालू की मीति की भौति नश्वर है ।

ज्ञान-प्राप्ति में साध्यिक बंधन बहुत ही बाधक है। इसीलिए पाँचर्ये गुद श्री अर्जुनदेव ने कहा है कि तट, तीर्य, देव केदार, मधुरा, काशी, स्मृति, शास्त्र, चारों वेद, पट्-दर्शन, पाथी, पंडित, गीत, कवित्त, यती, तपस्त्री, संन्यासी, सभी काल के वशीभूत है। यही हाल मुनियो, योगियों,

श्री गुरु ग्रंथ साहिब,—दुरगन्ध अवित्र अपावन सीतिर जो दीसै सो झारा [1]] रहाउ[[11]] देव गांधारी, महला ५, पृष्ठ ५३०

२, श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, बन्धन मात पिता संसारि । बन्धन सुत कंतिया यर नारि ॥२॥११०॥ बासा, महला १, पृष्ट ४१६

३. श्री गुरु प्रन्य साहिय, ना भैंचा भरजाईब्रा ::: ।।।।।।। मारू, काफी, महला 1, पृष्ठ १०१५.

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, पुत्र कतत्र लोक गृह बनिता माइबा सन बंधेडी । स्रंत की बार को खरा न होसी सम मिश्रिका ससनेही ॥५॥४॥ सोरटि, महला ५, एष्ट ६०६

पू. श्री गुरु ग्रंथ साहिय, सुपने जिउ घतु पद्मातु । कार्ड पर करतु मानु ॥ बारू की भीति जैसा यसुधा को राजु है ॥१॥१॥

रागु जजायंती, महला १, प्रष्ठ १३५२

श्रीर दिगम्बरों का भी है। सभी यमराज के साथ जाने वाले हैं। सारी दृश्य-मान वस्तुएँ नश्वर है। स्थिर रहने बाला केवल परमेश्वर स्त्रीर उसका सेवका है। इसी भाँति पंच तन्त्र, घरती, आकारा, पाताल, चन्द्रमा, सूर्य श्रादि मर्खधर्मा और नश्वर है। जब उन्हीं का यह हाल है, तो बादशाही, शाही, उमरावों श्रौर खानों का क्या पछना है। वे किस खेत की मूली हैं? !

किन्तु गुरुत्रों की प्रवृत्ति स्रांतरिक त्याग की स्रोर थी। वे बाह्य त्याग की पालगड समकते थे। गुरु अमरदास जी का कथन है, "ऐ मेरे मन, तू वैराग्य का स्वांग भर कर किसे प्रदश्यित कर रहा है ! तू सच्चे वैराग्य को धारण कर, पालगढ को छोड़, क्योंकि अन्तर्यामी परमात्मा सब कुछ जानता है-

मेरे मन बैरागिश्चा त् बैरागु कनि किसु दिखावही।

की बैरागु, तं छोदि पासंहु, सो सह सभु किछु जागए 3।। ३. श्रद्धा : श्री गुरु प्रन्य साहित जी में श्रदा, विश्वास श्रीर मित की जो त्रिवेशी प्रवाहित हुई है, वह बहुत कम प्रन्थों में पायी जाती है। यह अदा संतों के प्रति, गुरु के प्रति और परमात्मा के प्रति है। कर्म और योग की सारी सिदियाँ गुष-कृपा श्रीर परमात्मा-कृपा पर ही श्रवलियत हैं। इसकी विवेचना पहले की जा चकी हैं। विचार की दृष्टि से देखा जाय तो गुरु-कृपा और परमात्म-कृपा में विश्वास रखना श्रदा का ही परिखाम है। इसी अदा के बल पर साधक सभी मार्ग पर सरलता पूर्वक आगे बंद सकता है। अदा ही ऋष्यात्म-पथ के किसी भी मार्ग का सबसे बढ़ा पायेय है।

'गुरु ईसरु गुरु गोरख बरमा गुरु पारवर्ता पाई ।।'

१. भ्रा गुरु ग्रंथ साहिब, तट तीरथ देव देवालिमा केदार मधुरा कासी।

यिह पारमहस् परमेसरी सेवकु थिह होसी ॥१८॥ मारू की बार, महला ५, पृष्ठ ११००

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, धरति श्राकासु पातालु है चंदु स्रु विनासी। बादिसाह साह उमराव खान डाहि बेरे जासी ॥१७॥

मारू की बार, महला ५, एछ ११००

३. गुरु प्रंथ साहिब, खंत घर ३, एष्ठ ४४०

४. गुरु प्रथ साहिब, जपुजी, महला १, पौदी ५, एछ २

में ऋपूर्व श्रद्धा प्रकट हो रही है। श्री गुरु प्रन्य साहित जी के १४३० पृष्ठों में से कोई भी ऐसा पृष्ठ नहीं है, जहाँ श्रद्धा की ऋपूर्व मन्दाकिनी न प्रवाहित हो रही हो।

थ्र. अवस्य : ज्ञान के निष्ट अवस्य परमावश्यक साधन है। किसी वस्तु की जानकारी के पूर्व उसका अवस्य आवश्यक है। अवस्य की आपूर्व महत्ता है। गुरु नानक देव जी ने " जपुजी" में अवस्य के माहात्म्य का विराद वर्स्यन किया है।

"अवगा से साधारण मनुष्य सिद्ध बन गए। उनके मनीरयों की सिद्धि हो गयी, पंर बन गए, सुर, देवता हो गए, 'नाय' की पदवी से विभूषित हो गए। अवगा से ही, श्रकाल पुरुष के श्रादेश से घरती श्रीर धवल स्थित हैं। दीप, (वीदह) लोक, पाताल श्रादि सब अवगा के हो बल पर चल रहे हैं। अवगा से ही मनुष्य काल के बन्धनों से मुक्त हो सकता है, क्योंकि उसका सम्बन्ध श्रकाल पुरुष परमारमा से जुड़ जाता है। मकों के हृदय का विकास तथा उनमें चढ़ती कला का निवास अवगा के ही कारण है। वे श्रपने श्रंत-गाँत परमात्मा का कीर्तन सुनते रहते हैं। अवगा से ही पापां का नाश होता है श्रीर सारे दुःखों की निवृत्ति होती है। मल, विचेष, विकार श्रीर श्रावरण पाप के परिणाम हैं; वे सब अवगा से नष्ट हो जाते हैं। पपियों के पापमय मन श्रीर बुद्धि के परदे नष्ट हो जाते हैं। उनकी रुचि श्रीर प्रवृत्ति पापों में नहीं रह जाती? ।"

"अवया से ही, अन्तर्नाद से ही, ईरबर, बझा और इन्द्र देवता बने हुए हैं। मुनने से ही वह शक्ति भात हुई कि बिसके द्वारा मंत्र-रचना करके ऋषिगया अपने मुख से अभु की उपासना तथा गुगगान करते हैं। अवया से ही योग की मुक्ति पात होतो है, अभु में 'लिव' लगतो है और शरीर के सारे बाहरी और मीतरी मेद मालूम होते हैं। अवया से हो मंत्रद्रष्टा ऋषियों ने शाखों, स्मृतियों और वेदों की रचना की। गुक नानक देव का कथन है कि भक्तों के हृदय को निरन्तर आनन्द का निवास है, वह अवया के ही कारण है। अवया से ही दु:खों और पायों का नाश होता है?।"

"अवग से ही सत्वगुग श्रीर संतोष की वृदि होती है, जिसके फल-

१ गुरु ग्रंथ साहिय, जपुजी, महला १, पौदी ८, पृष्ठ २

२ गुरु प्रथ साहिब, जपुजी, महला १, पौदी ३, प्रष्ठ २-३

स्वरूप बद्धकान की प्राप्ति होती है, ब्रह्मठ तीथों का वास्तविक खानन्द प्राप्त होता है ब्रौर उनके फल की प्राप्ति होती है। अवस्य से ही सारी विद्याखों की प्राप्ति होती हैं। इसी कारस मनुष्य को मान प्राप्त होता है। अवस्य से सहज स्थान होता है, ब्रौर प्रभु के नाम में मन लगता है। "

''अवस से ही मनुष्यों, देवताओं खीर परमात्मा के सुस् रूपी सरीवर का धाह भिलता है। अवसा के ही फलस्वरूप मनुष्य रोख, पटि खीर पात-साह बन जाते हैं। अवसा से ही ज्ञानान्यों की दिव्य दृष्टि प्राप्त होती है। अवसा से परमात्मा के खासीम स्वरूप का बोध होता है और उसकी खायाह गति हाथ में खा जाती है।'

४, मनन एव निविध्यासनः अवस्य के द्याने की स्थिति की नाम सनन है। अदितीय ब्रह्म का तदाकार भाव से चिन्तन हो मनन है। अना-त्माकार कृति की व्यवधान-रहित ब्रह्माकार वृत्ति की स्थिति ही निविध्यासन है।

सिनल गुरुकों ने निदिन्यासन का पृथक नाम नहीं दिया है। पर मनन की परिपक्तावस्था ही निदिश्यासन का रूप भारण कर लेती है। इस प्रकार निदिश्यासन का स्वरूप मनन ही में अन्तर्थित है।

गुर नानक देव जी कहते है कि,, जिस पुरुष ने अवस्य करके भली-भाँति मनन कर लिया, उसकी दशा का नर्सन नहीं किया जा सकता। उसके आनन्दमय आन की स्थिति वर्स्यनातीत है। जो कोई वर्सन करना चाहेगा, उसे पीछे पछताना पहेगा कि मैंने उस दशा का वर्सन करने का प्रयास करके मारी भूल की। मनन सम्बन्धी स्थिति के वर्सन के लिए न पर्याप्त काराज है और न उसका कोई लिखनेवाला ही है। वह 'सस्य नान', 'अकाल पुरुष' ऐसा है, जिसके नाम का अवस्य करके और उस पर मनन करके साथक पूर्य मननशील हो जाता है। ऐसे मननशील साथक की महिमा महान् है। वह सस्य नाम, नाम-निरंजन, पत्येक भाँति की माया से रहित है। इस बात की जो अपने मन में जानता है, वही बान सकता है, दूसरे उसकी महिमा को नहीं जान सकते। वह एकंकार, सस्य नाम, माया से रहित परमात्मा अपने आप के मनन करने वालों की प्रतिभा में अपने को व्यक्त करता है 3।"

१ गुरु प्रंय साहिब, जपुत्री, महला १, पौदी १० प्रष्ठ ३

२ गुरु अंय साहिष, जपुजी, महजा १, पौदी ११, पृष्ठ ३

रे शुरु प्रंथ साहिब, जपुजी, पीड़ी १२, महला १, एछ ३

मनन द्वारा ही मन और बुद्धि में एकावता आती है, प्रमु की प्रीति में आनन्द उत्पन्न होता है तथा शुद्ध चेतनता की उत्पत्ति होती है। मन और बुद्धि में चीकरी भी इसी के द्वारा उत्पन्न होती है। मन और बुद्धि में दोनों ही ध्यान में केन्द्रित होते हैं और प्रमु की आराधना में निमम होते हैं। मनन से ही सारे भुवनों की, सारे लोकों की, सारे खरड-ब्रह्मारडों की स्पृति और चेतना प्राप्त होती है। मनन से साधक अपने मुँह पर माया की चोर्ट नहीं खाता। मनन से हा यमराज के बन्धनों से बचा जा सकता है। यमराज उस मननशील साधक को धसीट कर नहीं ले जाते। ऐसा वह सत्यनाम, नाम-निरंगन है।"

"मनन से गार्ग में कोई क्वावट नहीं नहीं खाती। नाम के मनन से हैं। प्रिक्टा ग्रीर सम्मान के साथ खुलुमखुल्ला प्रभु के दरवाजे पर जाता है, ख्रयांत् स्वामिमान के साथ ब्रह्मानुभूति का ग्रानन्द लेता है मनन से ही सावक को मार्ग की किटनाई नहीं उटानी पड़ती। सहज भाव से वह अपनी मंजिल, अपने लक्ष्य तक पहुँच जाता है। मनन से ही उसका सम्बन्ध धर्म ते हैं। जाता है, ऐसा धर्म जो श्रात्म-कल्पाखकारी है। साधक मनन के ही बल पर अपने अन्तःकरण में जीवन को ब्यतीत करने के लिए श्रान्तिरक शक्ति श्रीर नेतृत्व प्राप्त कर लेता है। यह उस महान् परमेश्वर की महिमा है, निसके मनन से अपने श्राप सारे काम होत चलते हैंर।"

"नाम के मनन से ही मोज्ञ का द्वार प्राप्त होता है। मननशील पुरुष परिवार तथा कुटुंब को आधारयुक्त बना खेता है। वह अपने समस्त सिक्सों को तारता है। गुरु नानक देव का कथन है कि मननशील साधक को भिन्नु बनकर दर-दर की टोकरें नहीं खानी पहती। ऐसा वह सर्व निरंबन, नाम-निरंबन, शब्द-निरंबन, अकुल निरंबन, अलख निरंबन है, जिसके नाम के मनन और निदिध्यासन करने से उपर्युक्त कही हुई बस्तुएँ प्राप्त होती है ।"

सारांश यह कि मनन परमात्मा के अपरोच ज्ञान का प्रवल सध्यन है।

अहंकार-त्यागः अलख परमात्मा का अन्त करण के ही अन्तर्गत
 निवास है। परन्तु उस परमात्मा का दर्शन नहीं हो पाता, क्योंकि जीवा मा

१. गुरु ग्रंथ साहिब, जपुजी, पौदी १३, महला १, पृष्ठ ३

२, गुरु मंघ साहिब, जयुजी, पौदी १४, महला १, पृष्ट ३

३ गुरु प्रंथ साहिब, जपुजी, पीकी १४, महला १, प्रष्ठ ३

श्रीर परमात्मा के बीच श्रहंकार का पर्दा पड़ा हुआ है। इस प्रकार माया-मोह में सारा जगत् सो रहा है। भला बताइए, इस भ्रम की निवृति किस प्रकार हो ! बड़े श्राश्चर्य की बात है कि जीवात्मा श्रीर परमात्मा एक ही साथ, एक ही यह में निवास करते हैं, परन्तु फिर भी दोनों मिलकर बानें नहीं करते। कारण यह कि श्रहंकार का पदां पड़ा हुआ है—

चन्तरि चलखु, न जाई लिखचा विचि पहरा हउमै पाई।
माइचा मोहि सभो जगु सोइचा, इहु भरमु कहहु किउ जाई ॥१॥
एका संगति इकतु गृहि बसते मिलि बात न करते भाई। ॥२॥१२२॥
कामादिक पर्दे के कारण ब्रह्म और जीव में प्रथकत्व है। उनके नष्ट
हो जाने से उन दोनों में अमदेता स्थापित हो जाती है। गुरु अर्जुन देव का
कथन है—

भोइ जु बीच हम तुम कब्रु होते तिन की बात बिलानी। यलंकार मिलि यैली होई है ताते कनिक बखानीर ।!३।।५॥

श्रयांत् काम, क्रोध, मोह, लंभ श्रीर श्रहंकार जो हम श्रीर तुम के बीच भेद के कारण बने थे, उनकी बातें नष्ट हो गयों। सारे सोने के श्रलंकार गल कर सोने की हली बन गए तो उनमें श्रीर सुवर्ण में कोई श्रन्तर नहीं रह गया। सारे के सारे श्राभृषण श्राने नाम श्रीर रूप को नष्ट कर सोने के साथ मिलकर उससे एक हो गए। उन श्राभृषणों के पृथक नान श्रीर रूप की संग्रा जाती रही श्रीर सुवर्ण-स्वरूप हो गए। इस प्रकार श्रनेक जीवात्मा उपाधि भेद के घटाकाश की मौति पृथक पृथक दिलायी पर रहे हैं। पर उन जीवात्माश्रों में परम बह्म परमेश्वर की ज्योति उसी प्रकार रमी हुई है, जिस प्रकार महाकाश श्रनेक घटाकाशों में रम रहा है। श्रहंकार के विलय करने पर जीवात्मा परमात्मा के साथ मिलकर उसी भौति एक हो जाता है, जैसे घटों के नष्ट होने से समस्त घटाकाश महाकाश से मिलकर एक हो जाते हैं।

सारोश यह कि ऋहंकार के नष्ट हो जाने से जीव ऋात्म-स्वरूप पर-मात्मा ही हो जाता है-

श्रापु गइश्रा ता श्रापहि भए।

१. भी गुरु ग्रंथ साहिब, रागु गउदी प्रवी, महला ५, एष्ठ २०५ २. भी गुरु ग्रंथ साहिब, धनासरी, महला ५, एष्ठ ६७२

श्चहंकार का विस्तृत विवेचन पीछे 'ब्राहंकार' नामक स्रथ्याय में किया गया है।

७. गुरु-कृपा एवं परमात्म-कृपा : सिक्स गुरु ज्ञान के सभी साधनों में गुरु कृपा एवं परमात्मा-कृपा को सर्वोपिर श्रेष्ठ साधन मानते हैं। सभी साधक अवगुर्गा को नष्ट करने का प्रयास करते हैं, परन्तु बिना गुरु-कृपा से दुर्बृह्म का शमन नहीं होता। गुरु की महती अनुकम्पा से आन्तरिक अवगुर्गों का नाश होता है, तभी पूर्ण ब्रह्म, परमेश्वर सर्वथा दिखायी पड़ता है। गुरु नानक देव जी का कथन है कि गुरु-कृपा से जब यह अदौत बुद्धि और ब्रह्ममयी दृष्टि सावक को प्राप्त होती है, तब वह सत्य स्वरूप परमात्मा में समाहित हो जाता है—

गुर परसादी दुरमित कोई। जह देखा तहें एको सोई।।
कहत नानक ऐसी मित बाबै। तां को सचे सिव समावै ।।।।।२८।।
गुरु के 'सबद' उसी के मन में बसते हैं, जिसके ऊपर परमात्मा की
कृपा होती है। प्रभु की कृपा से गुरु का 'सबद' साधक के अन्तःकरण में
पहुँचकर उसे यह सद्बुद्धि प्रदान करता है, जिससे अपने आत्मस्वरूप की
देसता है। अन्त में आत्राच्य और आराधक में कोई अन्तर नहीं रह जाता—

सो चेतै जिसु ग्रापि चेताए | गुर के सबदि बसे मनि ग्राए | ग्रापे वेसे चापे ब्रैंक ग्रापे चापु समाहदा<sup>२</sup> ||३||७||२१||

ज्ञान केवल बात करने मात्र से नहीं प्राप्त होता । ज्ञान-कथन सरल नहीं है । ज्ञान-कथन उसी को शोमा देता है, जिसने ज्ञान पर आचरण किया हो । बिना आचरण के सारा मौलिक ज्ञान 'चंचु-ज्ञान' मात्र है । वास्तिविक ज्ञान-कथन लोहे के सामन कठिन है । ज्ञान-प्राप्ति के स्वन्ध में मनुष्य की सारी हिक्मतें, सारी युक्तियाँ, सारे तक, सारे पुरुषार्य व्यर्थ सिद्ध होते हैं । ज्ञान प्राप्ति परमान्मा की असीम कृपा से ही संभव है—

विश्वानु न गलीई ह्वीऐ, कथना करदा सार । करमि मिलै ना पाईऐ, होर हिकमत हुकसु खुश्चार ।।

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रन्य साहिब, भासा, महला 1, एष्ट ३५७

२. थी गुरु प्रन्य साहिब, मारू सोलहे, महला ३, एष्ट १०६५

३. श्री गुरु प्रन्य साहिब, श्रासा की वार, महला १, पृष्ठ ४६५

सारांश यह कि शान-पान्ति गुइ-कृपा और परमान्ता-कृपा से संभव है। जानोपलंड्य

उपर्युक्त साधनों में से किसी एक के सम्बक् आरचण से शेव साधनों द्वारा साधक स्वयं सम्पन्न हो जाता है। इस साधनों से ज्ञान की उपलिख होती है। यह वह जान है जिसके जान लेने पर सब कुछ जान लिया जाता है। जो आतमा को जानते हैं, वे साद्मात् परमातमा ही हो जाते हैं। उनमें और परमात्मा में कोई भेद नहीं रह जात —

जिनी आतम चीनिया परमातमु सोई। श्रासा-काफी, महला १, पृष्ट ४२१

ो उस परवदा को जानता है, यह बदास्वरूप ही हो जाता है। उसमें और परवदा में दोदे अन्तर नहीं रह जाता—

बाबा बहुमु जानत से मह्मा ॥३६

गउदी, बाबन अक्सरी, महला ५, पृष्ठ २५८ मुण्डकोपनिषद् में भी यही बात कही गयी है— 'स बो ह वै तत्परमं बद्ध बेद बद्धीय भवति ।'' ग्राचीत जो कोई भी परबद्ध की जान खेता है, यह बद्धा ही हो

जता है।

ब्रह्मानी: जो परमात्मा का शान मास करता है वही शानी, ब्रह्म-जानी, ब्रह्मण, तत्व शानी, श्रयचा तत्वज़ है। जो ब्रह्मणर को मारता है, वही बास्तविक शानी है। इन सुग में ब्रह्मशानी कोई विरला ही है। ऐसे ब्रह्मशानी से मिलकर परम शान्ति और सुल की प्राप्ति होती है, जो निरन्तर परमात्मा के व्यान में ब्रह्मरूक्त रहता है—

इस जुन महि को विस्ता बहमिनशानी ति इडमै मेटि समार। नानक तिसनो मिलिशा सदा सुख पाईए जि अनुदिनु नाम विश्वाए। र सुक तेम बहादुर जी ने एक बाबी में ब्रह्मशानी के लहाओं को इस

भौति बतलाया है-

लोभ मोह माइका ममता कुनि कर विशिधन की सेवा। इरखु सोगु परसै जिह नाहिन, सो मुरति हे देवा।।१॥

<sup>.</sup> १. मुक्डकोपनिषद्, मुक्डक ३, खस्ड २, मंत्र ३

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गुजरी की वार, सलोक, महला ३, पृष्ठ ५) २

सुरग नरक श्रंसृत बिखु ए सम तिउ कंचन श्रह पैसा। उसतित निन्दा ए सम जाकै लोभु मोहु फुनि तैसा।।२॥ दुखु सुखु ए बाधे जिह नाहिन तिह तुम जानहु गिश्रानी। नानक सुकति नाहि तुम मानउ इह विधि को जे प्रानी।। रे ॥॥।

भाव यह कि लं।भ, मोह, माया, ममता, विषय-रस, हर्ष-शोक जिसे स्वर्श नहीं करते, वह परमात्मा का ही मूर्ति है। स्वर्ग-नरक, अमृत-विष, कंचन-पैसा, स्तुति-निन्दा, लोभ-मोह आदि को जो साच्ची भाव से देखता है अपया जिसकी बुद्धि इनमें नमान भाव से स्थित है, विचलित नहीं होती, यही बहाशानी है। शानो का सबसे बड़ा लज्ञास्य यह भा है कि वह दु:ख और सुख में सम भाव से स्थित रहता है। उपर्युक्त लज्ज्ञां से युक्त जो पुन्य है, उसे मुक्त ही समभना चाहिए।"

गुरु ऋर्जुन देव ने गउड़ी सुखमनी में ब्रह्मशानिया के लह्न विस्नार से दिए हैं:-

'ब्रह्मज्ञानी संसार में उसी भाँति निर्लिस रहता है, जिस भाँति कमल पानी में निलिस रहता है। ब्रह्मज्ञानी उसा भाँति निर्दोष रहता है, जिस माँति सूर्य सभी प्रकार के रसा को प्रह्मण कर के भी निर्दोष बना रहता है। ब्रह्मज्ञानी की हिन्द वायु के समान समदर्शिनी होती है। जैसे वायु राजा-रंक को समान रूप से स्पर्श करती है, उसा प्रकार ब्रह्मज्ञानी का व्यवहार अमीर और गरीब के प्रति समान होता है। ब्रह्मज्ञानी पृथ्वी की भाँति धैर्यवान् है। जैसे पृथ्वी को तो कोई खोदता है, और कोई उस पर चन्दन चढ़ाता है, पर वह दोनों को समान भाव से अपने ऊपर धारण करती है। ब्रह्म ज्ञानी की भी कोई निन्दा करता है और कोई स्तुति, पर वह ब्रह्माभूत होने के कारण दोनों स्थितियाँ में सम बना रहता है वह अपने धैर्य को नहीं खोता। नानक कहते हैं कि ब्रह्मज्ञानी की गुण ब्राहकता अपने के समान है। जिस प्रकार ब्रह्मण दूसरे के मलों को जला कर स्वयं शिशुद्ध बनी रहती है, उसी प्रकार ब्रह्मज्ञानी भी दूसरे के पापों को जला कर स्वयं शिशुद्ध वनी रहती है, उसी प्रकार ब्रह्मज्ञानी

"ब्रह्मज्ञानी जल की माँति ऋति पवित्र है। जैसे धरती के ऊपर आकारा सवत्र व्यापक है, वैसे ही ऋात्मिक प्रकाश के कारण ब्रह्मज्ञानी भी व्यापक हो जाता है, क्योंकि उसे सवत्र परमात्मा के दर्शन होते हैं। ब्रह्मजानी

<sup>1.</sup> श्री गुरु मंध साहिब, गउदी, महला ३, पृष्ट २२०

को दृष्टि में मित्र श्रीर शत्रु समान हैं, क्योंकि उसका श्रान्तरिक श्रहंकार नष्ट हो गया है। ब्रह्म ज्ञानी का ज्ञान श्रथवा विचार उच से उच है। परन्तु वह व्यवहार में श्रपने को सबसे नोचा प्रदर्शित करता है। हे नानक, ब्रह्म-ज्ञानी वहीं हो सकता है, जिस पर प्रभु की श्रासीम श्रानुकम्पा हो।'

"ब्रह्म ज्ञानी परम ब्रह्म परमात्मा मात्र से ब्राशा रखता है। ब्रह्मज्ञानी की ज्ञानी कि ब्रह्मज्ञानी के प्रकार में रत रहता है। ब्रह्मज्ञानी के मन में (माया का) जंजाल नहीं व्याप्त होता, (क्योंकि) वह भटकते हुए मन को वशीभूत करके माया की ब्रोर से रोक सकता है। जो कुछ भी होता है, उसे प्रभु की ब्रोर में होता हुब्रा जानकर ब्रह्मज्ञानी उसे मला ही समक्तता है। ब्रह्मज्ञानी का जीवन धन्य एवं कृतकृत्य है। उसकी संगति में सभी सांसारिक प्राण्यों का बेड़ा पार हो सकता है। हे नानक, (ब्रह्मज्ञानी द्वारा प्रेरित किए जाने पर) सारा संसार प्रभु के नाम का जप करने लगता है।"

"ब्रह्मज्ञानी के हृदय में ऋकाल पुरुष परमात्मा मात्र से प्रेम रहता है। इसीलिए परमात्मा ब्रह्मज्ञानी के ऋग-ऋंग में समाया रहता है। परमात्मा का नाम ही ब्रह्मज्ञानी का सहारा है ऋगेर वहीं उसका परिवार है। ब्रह्मज्ञानी विकार से रहित होकर ऋपने स्वरूप में जागता रहता है। ब्रह्मज्ञानी 'में मैं' की बुद्धि को त्याग देता है। ब्रह्मज्ञानी के मन में परमात्मा के ऋगनन्द का ऋपार समुद्र समाया रहता है। ब्रह्मज्ञानी की स्थित सदैव सहजावस्था में रहती है। हे नानक, (ब्रह्मज्ञानी की ऊँची ऋवस्था का) कभी नाश नहीं होता।"

"ब्रह्मशानी ही वास्तविक ब्रह्मवेत्ता है इसी से उसका प्रेम एक परमा मा नात्र से रहता है। ब्रह्मशानी में (के मन में) सदैव निश्चिन्तता बनी रहती है। उसका मंत्र ब्राथवा उपदेश सदैव पवित्र करने वाला होता है। ब्रह्मशानी का प्रताप लोक-विद्युत होता है। वही ब्रह्मशानी होता है, जिसे प्रभु स्वयं बनाता है। ब्रह्मशानी का दर्शन बड़े भाग्य से प्राप्त होता है। मैं (गुरु ब्रर्जुन देव) ब्रह्मशानी के ऊपर बलिहारी हो जाता हैं। शिव (ब्राद्दि देव भी) ब्रह्मशानी की दंदते फिरते है। हे नानक परमेश्वर स्वयं ब्रह्मशानी का स्वरूप है।"

"ब्रह्मज्ञानी के गुणों का मूल्य नहीं श्रीका जा सकता। सारे गुण उसके श्रांतर्गत स्थित हैं। ब्रह्मज्ञानी के (ऊँचे जीवन के) रहस्य को कौन जान सकता है ! ब्रह्मज्ञानी के आगे सदैव प्रखाम (आदेसु) करना ही शोगा देता है। ब्रह्मशानी की इतनी बड़ी महिमा है कि उसके आघे अहर का भी कथन नहीं हो सकता। ब्रह्मशानी संसार के सभी जीवों का ठाकुर (स्वामी) है। ब्रह्मशानी (के ऊँचे जीवन) का कौन अनुमान लगा सकता है? उसकी गति (उसी के समान अन्य) ब्रह्मशाना ही जान सकता है। ब्रह्मशानी (के गुणों के समुद्र) की कोई सीमा नहीं है। हे नानक, ब्रह्मशानी के चरकों में सदैव पड़े रही।"

'श्रवशानी ही समस्त सृष्टि का निर्माता है (क्यों क वह परमात्मा से मिलकर एक हो गया है)। सदैव जीवित रहता है और कभी नहीं मरता। बढ़ाजानी ही युक्ति की मुक्ति बताने वाला है। वही ऊँचा जीवन देने वाला है। वही पूर्ण पुष्प क्यार सबका रचिता है। बढ़ाजानी ही अनाथों का नाथ है। उसका हाथ सभी के ऊपर रहता है। सारा हश्य मान जगत बढ़ाजानी का ही स्वरूप है, क्यों कि उससे पृथक् कुछ भी नहीं है। बढ़ा जानी ही निरंकार परमात्मा है। बढ़ाजानी की महिमा (का कथन) कोई अन्य बढ़ाजानी ही कर सकता है। है नानक, बढ़ाजानी सभी जीवों का स्वामी है। ।

### प्रवृत्ति भाग

गुरुश्रों ने एकाध स्थल पर इसे स्वीकार किया है कि ईश्वरानुभृति के पश्चात् प्रारम्भ कर्मानुसार मनुष्य चाहे गृहवाया काम में रहे अथवा विरक्ति वृत्ति में रहे, वह दोनों ही में शोभनीय है—

नानकु नामु बसिया जिसु श्रंतरि परवाणु गिरसत उदासा जीउ

ऋर्यात् जिसके मन में परमात्मा का निवास है, वह व्यक्ति चाहे यहस्थावस्था में रहे, चाहे विरक्ति-प्रधान जीवन व्यतीत करे, वह दोनों ही में अंग्ठ है।

सिक्ख गुरुश्नों ने ग्रहत्याग पर कभी बल नहीं दिया, बल्कि उन्होंने स्वयं अपनी रहनी से तथा अपनी वाणी से ग्रहस्थी में रहने की प्रेरणा दी। प्रवृत्ति मार्ग जानमार्ग का विरोधी नहीं है।

गुर नानक देव ने कहा है कि गृहस्थ धर्म सर्वश्रेष्ठ धर्म है। नाम,

<sup>1.</sup> श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउदी सुलमनी ८, महला ५, पृष्ठ २७२-७४

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, माम महत्ता ५, पृष्ट १०८

दान तथा रनान पर श्रद्धा भाव से आरूद रहने पर ईश्वर की भक्ति अवश्य जगती है-

इकि गिरही सेवक साधिका गुरमती लागे।
नामु दानु इसमानु इद करि भगति सु जागे। ॥७॥१४॥
चीये गुरु रामदास जी का कथन है कि गृहस्यी त्याग से तथा वनवासी
बनने से ही मन स्थिर नहीं हो जाता।—

तजै गिरसतु भइत्रा वनवासा इकु खिनु मन्त्रा टिकै न टिकईन्रार ॥

वास्तव में मुख न गृहस्थी में है, न विरक्ति में । दोनों के ऊपर जो अपनी वृत्ति रखता है, अर्थात् जो दोनों आश्रमों का समान रूप से द्रष्टा है और परमात्मा में अनुरक्त है, वहीं सुखी है—

तिसु गृदि बहुतु तिसै गृहि चिंता । तिसु गृहि धोरी सो फिरै अमंता ॥ दुहू विपसया ते जो मुकता सोई सुहेला भार्लाऐ<sup>3</sup> ॥१॥१॥७॥

जब दांनों ही मार्ग में मंभर्ट हैं, तो मनुष्य जिस आक्षम में है, स्वामाविक राति से स्वामाविक रूप से उसी आक्षम में रहकर उसे ईश्वर-प्राप्ति अथवा जानापलान्य का प्रयास करना चाहिए। इसलए गुरु हों ने गृहत्याग पर बल नहीं दिय, बल्कि रह में रहने की प्रवृत्ति को उत्तम बतलाया है। गुरु हों के अनुसार साथक गृह में रहता हुआ। भी सारे कर्च व्यों को करे साथ ही भगवा-चिन्तन में निमम्न रह कर संसार में कमल की मौति अलिस रहे। इस प्रकार गृहस्थी में रहता हुआ। उदास अथवा संन्यासी बन जाय। कहना न हुगा कि गुरु हों का यह सिद्धान्त, श्रीमद्भगवद्गीता के सिद्धान्तों के सर्वया अनुकूल है। गुरु वाणी द्वारा इस कथन की पृष्टि की जा रही है—

विचे गृह सदा रहे उदासी जिंड कमल रहे विचि पाणी है। १०॥२॥ मारू सोलहें, महला ४, पृष्ठ १०७०

१. थीं गुरु ग्रंथ साहिब, आसा काफी, महला १, एष ४१६

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिय, विलावलु, महला ४, एष्ट ८३५

३. भी गुरु प्रंय साहिब, मारू, महला ५, प्रष्ठ १०१३

मन रे गृह ही माहि उदाष्ठ । सचु संजमु करणी सो करे गुरमुखि होइ परगासु ॥१॥ रहाउ ॥२॥ ३५॥ सिरो रागु, महला ३, पृष्ठ २६

भगत जना कड सरधा आपि इरि लाई । विचे गृसत उदास रहाई ॥

गुजरी, महला ४, प्रष्ठ ४१४

परन्तु यह वृत्ति परमात्मा एवं गुरु-कृपा से ही प्राप्त होती है।
सहज सुभाइ भए किरपाला तिसु जन की काटी फास।
कहु नानक गुरु प्रिया मेटिया परवासु गिरसत उदास ॥४॥४॥५॥
गुजरी, महला ५, प्रष्ठ ४६६

उपर्युक्त विवेचन से यह भलीभाँति सिद्ध है। जाता है कि गुहन्त्री के अनुसार प्रवृत्ति-मार्ग ज्ञान-मार्ग का विरोधी नहीं है, बल्कि उसका सबसे बड़ा सहायक है।

# हरि-प्राप्ति-पथ

## (ई) भक्ति-मार्ग

भक्ति की प्राचीनता—ईश, मुण्डक, श्वेताश्वतर, नारायण आदि प्राचीन उपनिषदी में शान्तिपर्व, श्री मद्भगवद्गीता आदि महाभारत के अंशों में, श्रीमद्भागवत (विशेष कर एकादश स्कन्ध) आदि पुराणों में, नारद पंचरात्र आदि आगम प्रत्यों में, भक्ति-दर्शन आदि सूत्र-प्रन्थों में तथा अनेकानेक अन्य 'आगम निगम पुराण' की शाखा-प्रशाखाओं में भक्ति के खिदान्त मरे पड़े हैं। इस प्रकार का सावन हमारे देश में बहुत प्राचीन समय से प्रचलित हैं और इसी को उपासना या भक्ति कहते हैं।

भक्ति का लच्च शायिडल्य-सूत्र (२) में इस प्रकार दिया गया है—"सा परानुरक्तिरीश्वरे" श्रयांत् ईश्वर के प्रति निरतिशय प्रेम को ही भक्ति कहते हैं।

देवपि नारद ने भक्ति-सूत्र के अंतर्गत भक्ति के निग्नलिखित मेद

गुग्रमाहात्म्यासक्ति रूपासक्ति पूजासक्ति स्मरग्रासक्ति दास्यासक्ति सम्यासक्ति कान्तासक्ति वात्सक्यासक्ति श्रात्मनिवेदनासक्ति तन्मयासक्ति परमविरहासक्ति।

इस प्रकार देवर्षि नारद के अनुसार भक्ति के उपर्युक्त ग्यारह भेद हैं। किन्तु यह भक्ति भागवत पुराण के अनुसार नी प्रकार की हैं—

> श्रदशं कीर्त्तनं विष्णोः स्मरशं पादसेवनम् । श्रचनं वन्दनं दास्यं सख्यमात्मनिवेदनम् ॥3

माध्व सिद्धान्त के अंतर्गत मी उपर्युक्त नवधा भक्ति को माना गया है। नारद पंचरात्र शाण्डिल्य सूत्र तथा भक्ति तरंगियी आदि अन्यों में भी नवधा भक्ति की ही विवेचना पास होती है।

<sup>1</sup> तुलसी दशँन (भारतीय भक्ति मार्ग),वलदेव प्रसाद मिश्र,पृष्ट ५६

२ भक्ति-सूत्र, देवपि नारद, सूत्र ८२

३ अभिद् भागवत, स्कन्ध ७, अध्याय ५, रलोक २३

मोटे रूप से भक्ति के दो प्रधान विभेद किये जा सकते हैं—(१) वैधी भक्ति, (२) रागारिमका भक्ति अथवा प्रेमा भक्ति।

वैथी मिक्त श्रानेक विधि-विधानों से युक्त होती है। इसमें विधि-विधानों की इतनी श्रिष्ठिक जटिलता मरी है कि साथक निर्दोप वैथी मिक्त कभी करने में समर्थ ही नहीं हो सकता। यही कारण है कि यह मिक्क सिद्धि रूप न मानी जाकर साथ्य रूप माना गयी है। वैथी मिक्त का सचा उद्देश्य रागात्मिका मिक्त को उद्दीप्त करना है। श्रातः परमेश्वर में निरितशय श्रीर निहेंतुक प्रेम ही रागात्मिका श्रयवा प्रेमा मिन्त है। तीव श्रद्धालु साथकों के लिए ही रागात्मिका श्रयवा प्रेमा मिन्त है। श्रद्धालु साथक बाह्याडम्बरों श्रीर विधिवधान के नियमों से परे हो जाता है।

सिक्ख गुरुश्रों द्वारा निरूपित भक्ति-मार्ग — भक्ति की अवाध मंदाकिनो सिक्ख गुरुश्रों के प्रत्येक पद में प्रवाहित हुई है। गुरुश्रों द्वारा निरूपित सभी पथ — कर्म-मार्ग, योग-मार्ग श्रीर ज्ञान-मार्ग भक्ति की धारा से सिक्चित हैं। विना परमात्मा की रागात्मिका भक्ति के कर्म पाखण्डपूर्ण और आडम्बर युक्त है, ज्ञान 'चंचु-ज्ञान' मात्र है श्रीर योग शरीर का व्यायाम मात्र है। परमात्मा को प्रोमभक्ति ही कर्म योग को निष्काम कर्मयोग बनाती है, ज्ञान को ब्रह्मज्ञान का रूप देतो है श्रीर योग को सहज्ञ योग में परियात करती है। इसीलिए गुरुश्रों के अनुसार किसी भी मार्ग की साथना विना भक्ति के निध्यास श्रीर निस्तत्व है।

परमात्मा की प्रेमा मिक ही किसी भी साधन को पूर्णता प्रदान करती है। बिना प्रेमा मिक के सभी साधन अपूर्ण और अपूरे है। सिनल गुरुओं का समस्त जीवन प्रेमा मिक से श्रोतप्रोत है। उनका आचार-विचार, रहन-सहन, उठना-बैटना, हर्ष-विपाद, सुल-दुःल, यहाँ तक कि उनके जीवन के समस्त किया-कलाप मिक के दिव्य रंग में रँगे हैं।

वैधी भक्ति का खरडन—गुष्यों ने रागारिमका भक्ति को माना है श्रीर वैधी भक्ति का खरडन किया है। उन्होंने वैधी भक्ति के समस्त विधि-विधानी—तिलक, माला, श्रासन, पादुका, प्रतिमा-पूजन, पंचामृत, वस्त्र, यशोपबीत, पुष्प, चन्दन, नैवेद्य, ताम्बूल, धूप, दीप, श्रादि की निस्सारता स्थान-स्थान पर प्रदर्शित की है—

पित पुसतक संधित्रा बादं । सिल पूजिस बगुक्क समाधं ॥
मुिल कुठ विभूत्रण सारं । त्रैपाल तिहाल विचारं ॥
गिल माला तिलकु ललाटं । दुई धोली बसन्न कपाटं ॥
जे जाणसि नहां करमं । सिन फोक्ट निसच्छ करमं ॥

उन्होंने वैधी भक्ति के बाह्य आचारों को 'पाखगढपूर्ण भक्ति' के नाम से संबोधित किया है। उनका मत है कि पाखण्डों से स्वप्न में भी भक्ति की प्राप्ति नहीं होती—

पासंदि भगति न होवई पारब्रह्मु न पाइत्रा बाइ ॥2

गुक्झों के अनुसार वैधी मिक्त की सारी कियाएँ इउमै (अहंकार) में हुआ करती हैं। अहंकार में ही सारे लोग मिक्त करते हैं। परन्तु इन बाह्य कियाओं से मन में वास्तविक प्रेम की अनुभूति नहीं होती। जब तक वास्तविक प्रेम अन्तःकरण में नहीं उत्पन्न होता, तब तक आनन्द की प्राप्ति मी नहीं होती। बहुत से मक्त वैधी मिक्त की साधना करते अवश्य हैं, किन्तु उनका अहंमाव नष्ट नहीं होता। वे अनेक बार कथन करके अपने को मक्तों की अणी में विठाना चाहते हैं। पर मला कभी इस प्रकार मिक्त की जाती है है कथनी वाली मिक्त आडम्बर पूर्ण और पालण्ड युक्त है। ऐसी मिक्त व्यर्थ है और इससे सारा जन्म नष्ट हो जाता है—

हउमै भगति करें सभु कोइ। ना मनु र्माजै ना सुखु होइ॥ कहि कहि कहन्नु बापु जानाए। बिरची भगति सभु जनम गवाए॥६॥१॥३॥

कषन वाली भक्ति दो कौड़ी की है। इससे परमात्मा के 'हुकम' समझने की शक्ति नहीं पात होती। वास्तविक भक्ति का रहस्य तो इसी में है कि परमात्मा की आजा शिरोधार्य करे। जो परमात्मा की आजा शिरोबार्य करता है, वही सचा भक्त है। सबी भक्ति करने का वही अधिकारी है। अन्य लोग जो भक्ति का दम्म भरते हैं, वे अधमों में अध्यम हैं—

<sup>1</sup> भी गुरु प्रंथ साहिब, बासा की वार, महला 1, प्रष्ठ ४७०

२ भी गुरु प्रंथ साहिब, दिलावलु की वार, महला ३ पृष्ट ८४६

३. श्री गुरु प्रंथ साहिब, मलार, महला ३, प्रष्ट १२७८

कथनी बदनी करता फिरै हुक मुन ब्रैंस तचु।
नानक हरि का भाणा मंने सी भगत हो ह, विष्णु मंने कच निकचुं।।
रागात्मिका भक्ति अथवा प्रेमा भक्ति—सारे अहं भाव को मिटा
कर, अत्यन्त विनयी बनकर, एक निष्ट भाव से परमात्मा का चिन्तन ही
प्रेमा भक्ति है। गुरु अर्जुन देव ने इसका निम्न लिखित ढंग से चित्रण्
किया है—

पहिला मरसु कब्लि, जीवस की छुदि श्वास। होहु सभना की रेस्टका, तड शाउ हमारै पासिरे॥

परमात्मा के विषय में निरन्तर पढ़ना, लिखना, जपना और उन्हीं का श्रहनिंश गुर्गान करना ही प्रेमा मिक्त है। मन, वचन श्रीर हृदय में परमात्मा को बसा लेना प्रेमाभिक्त का सबसे बड़ा लज्ञ् ए है। तैलधारावत प्रेम से परमात्मा द्रवीभृत होता है। उन्हीं के द्रवीभृत होने से श्रत्यंत श्रासानी से संसार-सागर तरा जा सकता है—

रागात्मिका अथवा प्रेमा भक्ति वह है, जिसमें एक इंग के लिए भी परमात्मा का विस्मरण न हो और परमात्मा साधक के हृद्य में सदैव के लिए विराजमान हो जायँ—

> मेरे मन हरि का नामु थियाइ। साची भगति ता थीए जा हरि बसै भनि थाइ<sup>४</sup>।।१॥ रहाउ ॥२२॥५५॥

प्रेम किस प्रकार का हो ! जिस प्रेम में इतनी तीवता और तन्मयता हो कि एक ध्राण के लिए भी वियतम के विरह में न रहा जासके, वही प्रेम है और वही सची प्रेमा भांक्त है।

<sup>1</sup> थीं गुरु प्रंथ साहिब, रामकर्ली की बार, महला ३, पृष्ठ ३५०

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू की वार, महला ५, पृष्ठ ११०२

३ श्री गुरु प्रंथ साहिब, धनासरी, महला ४, एए ६६६

४. श्री गुरु प्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला ३, पृष्ठ ३५

निम्नलिखित उदाहरणों द्वारा प्रेमा मिक की प्रगादता और तन्मयता प्रदिशत की गयी है।

- १. चकोर का चन्द्रमा से प्रेम।
- २. मीन का जल से प्रेम।
- ३. त्रालि का कमल से प्रेम।
- ४. चकवी का सूर्य में प्रेम।
- ५. पत्नी का पति से प्रेम।
- ६. लोभी का धन से भेम।
- ७ जल का दूध से प्रेम।
- महान् जुधार्त का मोजन से प्रेम।
- ६. माता का पुत्र से प्रेम।
- १०. पतंग का दीपक से प्रेम।
- ११. चोर का निर्जन स्थान से प्रेम।
- १२. हाथी का काम से प्रेम।
- १३. विषयी मनुष्यों का सांसारिक प्रपंचों से प्रेम।
- १४ जुश्रारी का जुए से प्रेम।
- १५. मृग का नाद से प्रेम।
- १६. चातक का मेच से प्रेम।

प्रेमा भक्ति में विरह की तहपन श्रीर मिलन के श्रानन्द दोनों ही महत्त्वपूर्ण हैं। विरह की तहपन में तो श्रानेक संचित पाप नष्ट हो जाते हैं श्रीर मिलन के श्रानन्द में पुषय नष्ट हो जाते हैं। इस प्रकार साथक पाप-पुषय दोनों को जला कर त्रिगुणातीत हो कर परमात्मा के साथ शाश्वत की इस करता है। गुरुशों ने प्रेमाभक्ति के विरह की तहपन का हृदय स्पर्शी वर्षोंन किया है—

नानक मिलहु कपट दर खोलहु एक बढ़ी खटु मास<sup>२</sup> ॥१२॥ गुरु नानक देव का "एक घड़ी खटु मासा" मीराँबाई के "मई खमासी रैन" की स्मृति दिलाता है

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, इक निमिस्त रहनु न जाइ ॥ • • • • चानुक चाहत मेच । श्रादि रागु बिलावलु, महला ५, एष्ठ ८३८

२. भी गुरु प्रंय साहिब, तुलारी इंत, महला १, पृष्ठ ११०३

गुर नानक देव एक स्थल पर कहते हैं,

शैदु बुताह्मा बैदमी पकदि दंढोले बांद ।

भोता बैदु न जाणई करक कलेले माहि ॥

मीराँबाई के कलेले की करक भी भोला बैच नहीं जान पाता ।
इसी विरहासिक में गुरु अर्जुन देव कहते हैं—

कोजत खोजत भई बैरामिनि ।

प्रभु दरसन कड हुउ फिरत तिसाई र ॥३॥१॥११८॥

गुरु अर्जुन देव के वारहमाहा (मांक राग) में विरह की तहपन देखते ही बनती है। प्रीति की प्रगाइता को व्यक्त करने के जिए बारहमासा की कल्पना करके, प्रत्येक मास के तीन विरह को व्यक्त किया गया है ।

प्रेमामिक की प्रगाहता कलम-दवात के माध्यम से नहीं व्यक्त की जा सकती है। यह प्रेम हृदय में ही लिखा जा सकता है। हृदय का प्रेम कमी नहीं टूटता, अन्य प्रेम तो टूट जाते हैं। गुरु अमरदास जी हृदय के अलौकिक प्रेम का इस माँति संकेत करते हैं—

> कलड मसाजनी किया सदाईपे, हिरदै ही विश्वि बेहु । सदा साहिय के रंगि रहै, कबहुँ न तुर्टस नेह<sup>थ</sup> ॥

गुर असरदास परमात्मा की मंदिरा के अमृत-रस में मतवाले होकर कहते हैं कि (सांसारिक विषय सुख की) कृत्रिम मंदिरा क्यों पीते हो १ परमात्मा की कृपा रूपी मंदिरा का पान करो जिससे सद्गुर की मासि हो—

मृद्य मदु मृति न पीचई जेका पारि पसाइ।

नानक नदरी सब्दु मदु पाइपे सितगुर मिलै निसु आह्" ॥ इसी प्रेमामिक में ब्राल्मविभीर होकर गुरु अर्जुन देव ऐसे नेत्र चाहते हैं जिनसे ब्रहनिंश परमात्मा का दर्शन हो। वे लाख खिहाओं की कामना इसलिए करते हैं, ताकि उनसे परमात्मा का गुग्गान कर सकें। करोड़ कानों की कामना इसलिए करते हैं, ताकि उनसे प्रियतम हिर और

१ थी गुरु अंथसाहिब, बार मलार की, सलोक, महला १, प्रष्ट 1२०६

२. थीं गुरु मंथ साहिब, रागु शउदी पूरवी, महला ५, पृष्ट २०४

३, श्री गुढ प्रथ साहिय, बारहमाहा, माम, महला ५, प्रड १३३-१३६

४, श्री गुरु ग्रंथ साहिव, सिरी रागु की बार, महला ३, प्रष्ट ८४

५. भी गुरु अंथ साहिब, विहाग हे की वार, महला ३, एड ५५४

अविनाशी राम की कीर्ति सुन सकें, जिसके अवशा मात्र से मन निर्मल हो आय और काल की फाँसी कट जाय ! करोड़ हाथों की याचना इसलिए करते हैं, ताकि उनसे प्रभु की टहल कर सकें । करोड़ चरण इसलिए चाहते हैं, ताकि उनसे प्रभु का मार्ग तय हो । वे परमात्मा से इस प्रकार के मन की याचना करते हैं, जो निरन्तर प्रभु के .चरणों में लगा रहे और उनकी शरण को छोड़कर अन्यत्र न जाय ।

श्री गुरुप्रंथ साहिब में प्रेमाभिक की तीब मार्मिक अनुभृति मात्रा में पायी जाती है। यह अनुभृति ऐसी हृदय-स्पर्शियी है कि तुरन्त इमारे हृदय

को स्यन्दित कर देती है।

प्रेमा-भक्ति में पर्मात्मा से साथ विविध सम्बन्ध—प्रेमा-भक्ति में गुरुक्षों का प्रेम सीमित दिशा में प्रवाहित न होकर अनेक दिशाओं में स्यक्त हुआ है। उन्होंने परमात्मा के साथ विविध सम्बन्ध स्थापित किये हैं जिनमें से प्रधान निम्नलिखित हैं—

- (१) अपने को पुत्र समझना और परमात्मा को माता-पिता समझना और उसी मात्र से उपासना करना।
- (२) श्रपने को सेवक सममकर, परमातमा की उपासना स्वामी भाव से करना।
  - (३) अपने को परमात्मा का सखा सममना।
  - (४) अपने को भिखारी और परमात्मा को दाता सममना।
- (५) अपने को पत्नी तथा परमारमा को पति समक्तकर आराधना करना।

अब प्रत्येक के सम्बन्ध में अलग-ग्रलग बताया जा रहा है-

१. माता-पिता और पुत्र का सम्बन्ध — माता-पिता का स्नेह पुत्र के प्रति स्वामाधिक होता है। निकम्मे और नालायक पुत्र के भी माता-पिता देख-रेख करते हैं। परमात्मा अनन्त कृपालु और रह्मक है, वह मकों की रह्मा उसी भाँति करता है, जैसे पुत्र की रह्मा माता-पिता करते हैं—

भ श्री गुरु श्रेय साहिब, करि किरपा मेरे श्रीतम सुत्रामी नेत्र देखहिं ... ... ... दरसु तेरा राम ॥ सुद्दी, महला ५, ५४ ७८०-८१

अपने सेवक कउ आपि सहाई। नित प्रतिपार वाप जैसे साई। ॥१॥११३॥

परमात्मा पिता है। सारे प्राणी उसके बालक है। जिस माँति वह अपने पुत्रों को खेलाता है, उसी माँति वे खेलते हैं—

तूं पिता सभि बारिक थारे। जिंड खेलाबहि तिंड खेलस हारे<sup>र</sup> ॥४॥१॥१०॥

तथा,

हम बारिक प्रतिवारे तुमरे तु बड़ा पुरख़ु पिता मेरा माइश्रा<sup>3</sup> ॥१॥

रहाउ ॥

गुर अर्जुन देव कहते हैं, "हरि जी ही हमारी माता हैं, वे पिता हैं और वे ही रज्ञक हैं। हम उनके बालक हैं। वे निरन्तर हमारी खोज-खबर करते हैं। वे स्वामाविक रूप से खिलाते-पिलाते रहते हैं। इसमें वे तिनक मी आलस्य नहीं करते। वे अपने भक्त रूपी पुत्रों के अवगुर्णों की चिन्ता न करके, उन्हें अपने गले से लगाते हैं। हिए हमार इतने सुखदायी पिता है कि उनसे जो कुछ भी भाँग जाता है, सब कुछ देते हैं। यहाँ तक कि वे अपने पुत्र को योग्य समम कर शानराशि और नाम-धन भी सींप देते हैं ।"

र. स्वामि-सेवक भाव का सम्बन्ध — गुम्झों की स्वामि-सेवक भाव की मिक्त को 'दास्य-भिक्त' की सं है दी जा सकती है। सवा दास वही है, जो निरन्तर स्वामी की सेवा में तन्मय रहे। थोड़ा भी मान, योड़ा भी आलस्य दास को स्वामी की मिक्त से पराङ्मुख कर देता है। सिक्ख-गुम्झों की मिक्त में प्रमाद और आलस्य को रसी भर भी गुंजइश नहीं है। वे तो पहले मरण को कबूल कर, जीवन की सारी आशाओं का त्याग कर और सभी की रेग्यु बन कर, तब भिक्त-पथ में आते हैं—

<sup>।</sup> श्री गुरु प्रंथ साहिब, गउदी, महला ५, प्रष्ट २०२

२ श्री गुरु प्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला ५, पृष्ठ १०८९

३ श्री गुरु अंथ साहिब, रागु कलिजान, महला ४, एए १३ १६

४ श्री गुरु प्रेथ साहिब, इरि जी माला, इरि जी पिता, दरि जीउ श्रीतपालक ।

तिज्ञान रासि नामु धनु सउपिश्चोन इसु सउदे लाइक ॥२१॥ मारू की वार, महला ५, एष्ठ ११०१-११०२

पहिला मरस् कब्लि, जीवस की छृढि झास। होहु सभना की रेखका, तद बाद हमारै पासि ।॥

इसी कारण उनकी भक्ति में मान, श्रिभमान श्रीर प्रमाद तथा त्रालस्य के लिए स्थान नहीं है।

गुरु नानक देव अपने को परमात्मा का खरीदा हुआ सेवक समकते हैं। इसमें वे अपने को परम मान्यशाली समकते हैं—

मुल बरीदी बाल गोला मेरा नाउ सभागा ।। १॥६॥

तथा,

मेरं खालरँगीचे दम सालन के लाले 3 ॥ १॥ ५॥

गुह रामदास जी कहते हैं, "मैं तो गुलाम हूँ श्रीर श्रपने मालिक दारा खुले बाजार में खरीदा गया हूँ। भला ऐसा गुलाम श्रपने स्वामी से क्या चतुराई कर सकता है ? यदि राज्य पर बैठा दे, तो भी उसी परमात्मा का गुलाम रहूँगा। यदि वह घरिस्तारा बना दे, तो भी श्रपने घरिस्ति से अपना नाम जवावेगा! भाव यह है कि मैं संसार की चाहे जिस परिस्थिति में रहूँ—श्रमीर रहूँ श्रथवा गरीब रहूँ,—पर रहूँगा का प्रभु का गुलाम ही—

लाला हाटि विहािभमा किमा ांतसु चतुराई ।

जै राजि बहाजे ता हिर गुजाम घासी कड हिर नामु कढाई ॥

जनु नानक हिर का दासु है, हिर की विडिमाई ४ ॥भार॥८॥४६॥

गुर श्रर्जन देव एक स्थल पर श्रपनी श्रान्तरिक भावना इस भाँति

व्यक्त करते हैं—

हम दासे तुम राकुर मेरे। मानु महतु नानक श्रम तेरे भाषा। ४०॥। १०६॥

३ सखा-भाव--- 6खा भाव की भिक्त भारतीय भिक्तिन्यरम्परा की प्रधान शालाखों में से एक है। अर्जुन और उदय इस कोटि के भक्तों में उल्लेखनीय है। गुरुखों ने परमात्मा की सखा के रूप में चित्रित किया है।

<sup>1.</sup> थी गुरु ग्रंथ साहिय , मारू की वार, महला ५, पृष्ठ 110२

२. श्री गुरु प्रथ साहिब, मारू, महला १, एष्ठ ६६१

३. श्री गुरु ग्रंय साहिब, तुखारी, महला १, १९८ १११२

४. श्री गुरु प्रंथ साहिब, गउदी वैशागिणि, महला ४, एष्ठ १६६

५. थी गुरु ग्रंथ सादिव, गउदी, महला ५, १९८ १८८

सला श्रापने जीवन के सारे रहस्यों को श्रापने सखा के प्रति व्यक्त कर देता है, यही सखा-भांक की अबसे बड़ी विशेषता है। सहायता पहुँचाने की द्राव्ट से भी सखा का सबसे बड़ा महत्व है। संसार में सबसे बड़ा सहायक मित्र ही होता है। श्री गुरु प्रंथ साहिब में सखा भाव की भक्ति भी मिलती है—

गुरु अर्जुन देव जी का विचार है कि परमात्मा को ही अपना

मित्र और सला बनाना चाहिए--

साजनु मीतु सखा करि पृक्त ।

हरि हरि खलर मन महि सुलु । ।।३॥६२॥१३१॥

वे तन्मयावस्था में इस प्रभार कहते हैं—

तूं मेरा सखा तूं ही मेरा मीतु ।

तूं मेरा प्रीतम तुम संगि हीतु ॥

तूं मेरी पति तूं है मेरा गहला ।

तुम्भ विद्य निमल्ज न जाई रहला । ॥१॥१८॥८०॥

गुरु नानक देव ने वतलाया है कि परमारमा के समान मेरा कोई

हरि सा सीतु नाही मैं कोई 3 ॥१॥२॥८॥

8. दाता-भिखारों का सम्बन्ध—भक्त अपने को अत्यन्त दीन भिखारी समक कर, परब्रह्म परमात्मा से याचना करता है। वह ऐसा बड़ा दाता है कि सभी को देता रहता है। गुढ़ अमरदास जी अपनी दीनता इस भौति प्रदश्ति करते हैं, ''हे परमात्मा मैं तेरा भिज्जक, भिखारी हूँ। तू ही मेरा स्वामी है, तू ही मेरा दाता है। तुक्तते अन्य भिज्ञा नहीं चाहता हूँ, तू कुपालु हो कर सुके नाम की भील दे, जिसते तेरे रंग में सदैव रैंगा रहूँ।''—

हम भीषक भेखारी तेरे तूं निज पति है दाता। होडु दैशाल नाम् देहु, मंगत, जन कड, सदा रहड रंगि राता \* ॥१

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिय, गउड़ी, महला ५, पृष्ठ ११२

२, श्री गुरु प्रंथ सादिव, गउड़ी गुधारेरी, महला 1, पृष्ठ 1८1

३. श्री गुरु प्रंथ साहिब, मारू सीलहे, महला १, पृष्ट १०२७

४. भी गुरु मंथ साहिब, रागु धनासिरी, महला ३, पृष्ट ६६३.

एक स्थल पर गुरु अर्जुन देव कहते हैं-

"ह प्रभु तुम्ही मेरे दाता हो, तुम्हीं स्वामी हो, तुम्हीं रक्तक हो, तुम्हीं मेरे नायक हो और तुम्हीं हमारे लक्षम हो ।"—

तुम दाते ठाकुर प्रतिपालक नाइक खसम हमारे "॥१॥१२॥ जब भक्त अपने को परमात्मा का भिचुक समक लेता है तो उसके

श्चन्तर्गत कोई अभिमान या ही नहीं सकता।

2. पित-पत्नी का सम्बन्ध—पित-पत्नी के सम्बन्ध में जितनी एक-रूपता, तदाकारिता और तन्मयता है, उतनी किसी अन्य सम्बन्ध में नहीं, कान्तासिक में दैतमान के लिए कोई गुंजाइश नहीं रह जाती। दुहागिनी स्त्री वह है, जो अपने पित से प्रथक है। सुदागिनी स्त्री तो वह है जो अपने पित के साथ मिल कर एक हो गयी है।

सिरख गुरुश्रों ने अपनी प्रेमा अथवा रागातिमका भक्ति को अभि-व्यक्त करने के लिए पति-पत्नी के प्रेम का माध्यम चुना है।

एक पर में गुठ नानक देव ने जीवातमा रूपी की की चार अवस्थाएँ चित्रत की हैं, "पहली अवस्था तो वह है, जिसमें जीवातमा रूपी की परमात्मा रूपी पित से अनिभन्न रहती है। उसे यह जात नहीं रहता कि परमात्मा रूपी पित का क्या पता-ठिकाना है। दूखरी अवस्था में उसे यह बोध होता है कि मेरा वियतम है और वह एक है। वह (गुरु की अजीकिक कृपा से ही) मिल सकता है। तीवरी अवस्था वह है, जब समुराल में पहुँच कर उसे अपने वियतम का पूर्य जान होता है कि यहां मेरा वियतम है। गुरु की कृपा होती है, तब कामिनो (जीवातमा) भी पित (परमात्मा) को अच्छी लगती है। चौधी और अतिम अवस्था वह है, जब भय (परमात्मा के भय) और मान (परमात्मा के प्रेम) का शृंगार करके, वह वियतम के पास जाती है। वियतम उसके शृंगा। पर आकृष्ट हो कर, उसे सदैव के लिए अपना बना लेता है और सदैव उसके साथ रमग करता है, अर्थात् जीवातमा और परमात्मा सदैव के लिए एक हो जाते हैं? ""

१. श्री गुरु प्रंय साहिब, रागु धनासिरी, महला ५, पृष्ठ ६७४.

२. श्री गुरू ग्रंथ साहिब, पेवकड़े धन खरी इन्नाणी

सद् ही सेजै (वै भतारू ॥४॥२७॥ बासा, महता १, पृष्ठ ३५७

श्रनेक श्राध्यात्मिक रूपको द्वारा कामिनी के शृंगार श्रीर गुण प्रदर्शित किये गए हैं। गुरु नानक देव कहते हैं, "जो स्त्री निर्मल मन रूपी मोती का श्राभूषण पहने श्रीर श्वास, प्रश्वास द्वारा परमात्मा के जप रूपी ताने में मन रूपी मोती गूँथे, समा को शृंगार बनावे, वहीं प्रियतम के संग रम्स कर सकती है।"—

मनु मोती जे गहरा। होवै, पउछ स्त-धारी । बिमा सींगारु कामणि तन पहिरै, रावै बाज पित्रारी ॥३॥१॥३५॥।

गुर अर्जुन देव ने एक ऐसी जीवारमा रूपी झी की कल्पना की है जो अनन्य माव से परमारमा रूपी पति में अनुरक्त है। वह उनसे मिलने को आदुर है। अन्त में प्रियतम परमारमा उसके गुर्गो-अवगुर्गो की चिन्ता छोड़ कर, उसके रूप-रंग और शृंगार की चमक-रंगक भूल कर, उसके आचार-व्यवहार की परवाह न करके, उसे अपना लेते हैं—

गुजु अवगुन मेरो कछु न बीचारो । नह देखिओ रूप रंग सींनारो ॥ चन अचार किछु विधि नहीं जानी । बांह पकरि प्रिश्न सेनै आनो रे ॥१॥७॥

सुद्दागिनी स्त्री ही प्रियम के गले लग सकती है। जो ऋहंकार में पृश् है, वह प्रियतम के महल तक फाटक नहीं पा सकती। ऐसी कमेंद्दीना और मन के ऋतुसार चलने वाली स्त्रो, प्रियतम को नहीं प्राप्त कर सकती। वह रात व्यतीत हो जाने पर पद्धताती है—

सा सोहागिणि चंकि समावै ॥२॥ गरव गहेली महल्ल न पावै। फिरु पञ्चतावै जब रैंणि विहावै। करम हीणि मनमुखि दुलु पावै<sup>3</sup> ॥३॥३॥

गुरं ग्रमरदास ने नतलाया है कि निम्नलिखित गुर्बों से युक्त पतनी, अपने पति से मिल सकती है—

१. गुरु अंथ साहिब, आसा, महला १, पृष्ट ३५६

२, गुरु मंथ साहिब, बासा, महला ५, पृष्ठ ३७२

रे गुरु मंथ साहिब, रागु स्ही, महला ५, पृष्ठ ७३७

भड सीगार, तबोल रसु, भोजन भाड करेड् । तनु मनु सडपै कंश्र कड, तड नानक भोगु करेड् ।

अन्त मे गुरु अर्जुन देव इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि जब पत्नी अपने रंगीले पति (परमात्मा ) की पा जाती है, तब किर उसे कमी दुःख नहीं होता—

जब नानक कंतु रंगीला पाइया फिरि दुखु न लागै आए? ॥॥॥॥
निक्कर्ष — इस प्रकार सिकल गुरुशों न परमत्मा के साथ अनेक
सम्बन्ध स्थापित किये हैं। मेशे ऐसी घारणा है कि जहाँ रत्मा, पालन करने
सम्बन्ध स्थापित किये हैं। मेशे ऐसी घारणा है कि जहाँ रत्मा, पालन करने
समाद का मान है, नहाँ परमात्मा की उपासना माता-िता, स्वामी, भिन्न
तथा दाता झादि के रूप में की गांधी है, पर अहाँ प्रेम की तीवता, तन्मयता,
तदाकारिता और एकरूपता की अभिव्यंजना की श्रावश्यकता पड़ी है, वहाँ
वित-पत्मी-प्रेम के माध्यम का सहारा लिया गया है।
प्रभु के विस्मर्थ से बुरी अवस्थाएँ — परमात्मा की विस्मर्थ करने
वाले मतुष्य अत्यन्त निन्द है। बिना समरण के मनुष्य लम्बी आयु
वाले सर्व के सहार्य तिन्द है। बिना समरण के मनुष्य के सारे कार्य व्यर्थ
है और कीचे के समान उनका विषय रूपी विध्या में ही बान
है। बिना समरण के मनुष्य काम के कुन्ने के समान है। समरणहीन
युक्य वेश्या के पुत्र की माँति दिना विता के है। समरण न करने वाला
युक्य वेश्या के पुत्र की माँति दिना विता के है। समरण न करने वाला
युक्य मेंद्रे के सींग के समान है। बिना स्मर्थ के मधे के समान है, बानले
कुन्त के तुल्य है, इतना ही नहीं, बल्कि महान् आत्महत्यारा है ।

परमात्मा-विस्मृतं भयानक रोग है । इरि के विस्मरण से भाषा

<sup>1.</sup> गुरु प्रंथ साहिब, सुही की वार, महला ३, एष्ठ ७८८

२. गुरु ग्रंथ साहिब, रागु मलार, महला ५, पृष्ठ १२६६

३. गुरु ग्रंथ साहिब, बिनु सिमरन जैसे सरप आरआ्जारी ॥ १॥

बिनु सिमरन है झातम घाती ॥७॥७॥ गउड़ी, महला ५, पुष्ट २३३

४. श्री गुरु श्रम्य साहिब, इकु तिलु विश्वारा बीसरै रोतु बदा मन माहि ॥१॥२०

सिरी रागु, महला 1, पृष्ठ २ १

आकर स्वार हो जाती है और नाना भीति के कब्द देती है । परमात्मा के विस्मरण से जीन दु: की होकर मरता है, वह अनेक बार योजियों में पहता है, पर उसका कोई भी साहयक नहीं होता । अतः बड़े से बड़े भोग माति में परमात्मा का विस्मरण नहीं करना चाहिए। इसीलिए गुरु नानक देव ने अपनी कामना प्रकट की मैं चाहे जिस योजि में पड़ूँ—-चाहे हिंगी होऊँ, चाहे कोकिला होऊँ, चाहे मछली होऊँ, चाहे सर्पिणी होऊँ—-पर मैं परमात्मा को किसी दशा में न भूलूँ ।

भक्ति के उपकर्ण —परमात्मा के विस्मरण से जीव की अनेक दुई शाएँ होती है। अतएव सिक्ल गुरुखों ने परमात्मा की भक्ति को मनुष्य-जीवन का चरम लक्ष्य वतलाया है; भिक्त से ही मनुष्य का जीवन सार्थक होता है और सारे क्लेशों की निवृत्ति होतों है। मिक्त-प्राप्ति सरल नहीं है। परन्तु साधना और विश्वास की प्रवत्ता से सब कुछ संभव हो सकता है। वैसे तो भिक्त के अनेक उपकरण भी गुरु अंथ साहित्र में भिक्तते हैं, पर जिन उपकरणों के अपर गुरुखों की व्यापक हाँक्ट पड़ों है, ये निम्नलिखित हैं—-

- १. सद्गुब-प्राप्ति और उसकी कृपा तथा उपदेश।
- २, नाम।
- ३. सत्संगवि तथा साधु-संग।
- . ४. परमात्भा का भय और उनका 'हुकम'।

श्री गुरु प्रन्य साहिब, विसरत भ्रम केते दुल गर्नाश्रहि महा मोहनी स्वाइको ॥

गूजरी, महला ५, पृध्ट ५०१

२. श्री गुरु प्रन्य साहिब, हरि विसरत ते दुलि दुन्नि सरते । श्रानिक वार श्रमहि बहु जोनी टेक न काहू धरते ॥१॥४॥ रागु मलार, महला ५, पृष्ट १२६७

३. भी गुरु मंध साहिब, हरणी होवा विन बसा...... नामनि होवा घर बसा ॥४॥२०१६॥ गरुदी, बैरामणि, सहला १, पृष्ट १५७

५. हद विश्वास।

७. ग्रात्म-समर्पण भाव।

द. परमातमा का स्मरण और कीर्चन।

६- भगवत्-कृपा।

उपर्युक्त उपकरणों में से प्रथम दो—(१) सद्गुर और (२) नाम की विवेचना तो प्रथक पृथक की जायगी। शेष का संज्ञिस विवरण नीचे दिया जा रहा है—

सत्संगति तथा साधु-संग—िवन्त गुरुशों ने कत्मंगित को आश्यात्मिक उन्नति का आवश्यक ग्रंग माना है। गुरुश्रों द्वाग निरुपित कर्म-मार्ग, योग-मार्ग तथा ज्ञान-मार्ग में कत्मंगित पर अत्यिक वल दिया गया है। मिक मार्ग का तो यह क्वंस्व ही है। सत्संग करना प्रत्येक सिक्ख का नित्य कर्म-विमान है। प्रत्येक सिक्ख अरदास (प्रार्थना) में नित्य परमात्मा से माँग माँगता है, "साध दा संग, गुरमुख दा मेल।" अर्थात् "साधु का साथ ग्रौर गुरुमुख का मेल।" गुरु अर्जुन देव जी ने साधु-संग प्राप्ति के लिए प्रार्थना की है—

करहु कृपा करुणायते तेरे हिर गुण गाउ । नानक की मुस बेनती साध संगि समाउ ॥२॥३॥४३॥

सत्संगति का श्रत्यिक महत्त्व है। "जिस प्रकार पारस प्रयत्त के स्वर्श से लोहा कंचन में परिवर्तित हो जाता है। उसी प्रकार पापीगण भी सत्संगति के प्रभाव से शुद्ध होकर गुरुपुल हो जाते हैं। जिस प्रकार काठ के साथ लोहा भी पार हो जाता है, उसी प्रकार साधु-संग से पापीगण भी भय-सागर से तर जाते हैं—

जिउ खुहि पारस मन्र भए कंचन तिउ पतित जन,
मिजि संगती सुध होवत, गुरमती सुध-साधो १॥
जिउ कासट संगि कोहा बहु तरता,
तिउ पापी संगि तरे साथ साध-संगती गुर सतिगुर साधो १॥
॥२॥५॥११॥

संत-जन पृथ्यों की भाँति वैर्यशील, आकाश की भाँति निविकार,

<sup>1.</sup> थ्री गुरु प्रेय साहिब, रागु सूही, महला भ, पृष्ठ ७४५

२ थी गुरु ग्रंथ साहिब, कानदा, महत्ता ४, प्रष्ठ १२६७

सूर्य श्रीर वायु की भाँति समःशाँ श्रीर श्राप्त के समान परोपकारो होते हैं।

गुर अर्जुन देव ने एक स्थल पर साधुत्रों के लइग निम्नलिखत बतलाये हैं—

"परमात्मा का नामोबारण ही उनका मंत्र है। परमात्मा सर्वत्र पूर्ण श्रीर व्यापक है—यहाँ उनका ध्यान है। दुःख श्रीर मुख में समान बुद्धि रहनी ही उनका ज्ञान है। निर्मल श्रीर निर्वेर होना हा, उनकी युक्ति है। ऐसे साधुगण सभी जीवों के ऊरर कुपालु हैं श्रीर पंच कामादिक विकारों से रहित हैं। परमात्म-कीर्तन ही उनका भोजन है। वे माया से ऐसे श्रिलित रहते हैं, जैसे जल से कमल। रातुश्रों श्रीर मिनों को समान भाव से उपदेश देते हैं श्रीर परमात्मा की मिक्त में श्रदूट अदा रखते हैं। संत जन श्रपने कानों से परायो निन्दा नहीं सुनते। वे श्रद्धकार की त्याग कर सबके चरणों की पूल बने उहते हैं। वे षट् लज्ञणों से—राम, दम, अदा, समायान, उपराम, तिति हा —से युक्त होते हैं। ऐसे पुरुषों की संज्ञा साधु कहलाती है ।"

इतना ही नहीं, बल्कि संतों और परमातमा में कोई अन्तर नहीं है। परमात्मा और संत एक हैं। हीं, यह बात अवश्य है कि ऐसा संत पुरुष लाखों और करोड़ों में एक ही होता है—

> राम संत महि भेदु किछु नाहीं, एक जन कई महिं लाख करोरी<sup>3</sup> ॥३॥१३॥१३॥१

सुभाइ श्रभाइ जु निक्ट श्रावै सीतु ता का जाइ ॥ मारू, महला ५, एष्ट १०१८

२. श्री गुरु अंथ साहिब, मंत्र राम राम नानं भ्यानं सरवत्र पूरनह ।

चार लक्ष्यण पूरन पुरलह नातक नाम साध स्वतनह ॥४०॥ रागु जजावंती, महला ५, एष्ट १३५०

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रंथ साहिब, चंदन ग्रगर क्यूर खेरन तिसु संगे नहीं प्रीति।

३. श्री गुरु श्रंव साहिब, गउदी, महला ५, एछ २०८.

ऐसे ही संत पुरषो अथवा साधुआं। का संग स्तर्भगति अथवा साधु-दंग है।

सत्संगति में दो जातें परमावश्यक ई-

(१) जहाँ गुरु के शब्दों पर विचार हो, यथा— सन्संगति ऊतम सतिगुर केरी गुन गावै हिर प्रभ के ।।२॥।।॥

(२) जहाँ परमातमा के नाम की चर्चा होती हो,
सतसंगति कैसी जाणीऐ। जिये एके नाम बलाणीऐ॥
एके नामु हुकमु हैं नानक सतिगुरि दीचा बुक्ताइ जीउ२॥५॥१॥
यही कारण है कि साधुद्रों का जहाँ निवास होता है, वह स्थान

बैंकुंठ नगरु तहाँ जहाँ संत निवासा । प्रभ चरण कमल रिद माहिं निवासा<sup>3</sup> ॥१॥२१॥२७॥

सःसंगति के महान् फल होते हैं। साधु के प्रसाद से ब्राह्मण, च्रिय, वैर्य, शूद्र, चाएडाल और अन्यच किसी का भी उढार हो सकता है। नामदेव, जयदेव, कबीर, त्रिलोचन, रिवदास चमार, धन्ना जाट, सेन नाई इसके प्रत्यच्च प्रमाख है—

सत्संगति के इसी प्रभाव को देखकर शंकर, नारद, शेषनाग श्रीर अेष्ठ मुनि भी साधु के चरणों की धृलि की कामना करते हैं—

संकर नारदु सेखनाग मुनि ध्रि साधू की लोखीं वै ॥१॥६॥१ संत जनों की प्राप्ति से गुरु वाणी में अदा होती है और उसके गान में चिच लगता है। गुरु वाणी के गान से कोघ, ममत्व, पालगढ, भ्रम,

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रंय साहिब, रागु स्ही, महला ४, एष्ट ७३१.

२. श्री गुरु प्रंव साहिब, सिरी रागु, महला १, प्रष्ठ ७२.

३. श्री गुरु प्रंथ साहिब, स्ही, महला ५, एष्ट ७४२

४. श्री गुरु प्रंथ साहिब, विलावलु, महला ४ एष्ठ ८३५

५. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, कलियान, महला ४, १९८ १३२६

ऋहंकार ऋदि दोषों का नारा होता है। सागु-संग द्वारा हरि-गुण्गान करने से सांसारिक पदार्थ स्वप्नवत दिखावी पड़ते हैं, तृष्णा समाप्त हो जाती है और स्थिरता प्राप्त होती है । साधु-संग से माया के बन्धन शिथिल पड़ जाते हैं इसी से नाम की महत्ता प्रतीत होने लगती है जिससे भव-सागर से पार उतरा जा सकता है । साधु-संग में निवास करने से मन की मैल कट जाती है । तिविध तापों की शान्ति साधु-संग से ही होती है । संतों की चरण धूल से करोड़ों श्रषों की निवृत्ति होती है । जन्म-मरण से छुटकारा प्राप्त होता है । यहा, सच्चा और पूर्ण स्नान है । संतों की कृपा से नाम-जप में मन लगता है, ऋहंकार मिटता है । एकंकार परमात्मा सर्वत्र हिष्ट-गोचर होता है और पंच कामादिक सहज ही वशीभूत हो जाते हैं । स्नोक

1, श्री गुरु प्रंथ साहिब, संत जना करि मेलु गुरवाणी गावाईश्रा बलिराम जीउ ।

हतमै पीर गई सुखु पाइन्ना चारोगत भए सरीरा ॥२॥१॥ रागु सुही, महला ४, पृष्ठ ७७३

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, साथ सरनि चितु लाइश्रा ॥श्रादि॥१॥१०॥ कानदा, महला ५, एष्ट १३००

३. श्री गुरु ग्रंच साहिब, साध संगति नानक भइयो मुकता दरसनु पेसत भोरी ॥२॥३७॥६०॥

सारंग, महला ५, एष्ट १२१६

४. श्री गुरु प्रंथ साहिब, साधु संगि तरै भै सागर । दरि दरि नामु सिमरि रतनागर ॥१॥२८॥३४

स्ही, महला ५, एष्ठ ७४४

प. श्री गुरु श्रंथ साहिब, मन की कटींऐ मैलु साथ संगि बुटिश्रा ।।
गूजरी की वार, महला प, एष्ड ५२०

इ. श्री गुरु प्रंथ साहिब, दीन दृह्याल कृपाल प्रभ नानक साथ संगि

मेरी जलनि बुकाई ।।

रागु गउदी पूरबी, महला ५, ५७ २०४

७. श्री गुरु प्रंय साहिब, संत की धूरि मिटै अब कोट ॥१॥

संत सुप्रसंन भाए बिस पचा ॥३॥४६॥१११५॥ गउदी, महता ५, पृष्ठ १८६ योनियों में भ्रमण करने से कष्ट ही कष्ट हुआ और परमात्मा की प्राप्ति नहीं हुई। अन्त में संतों के सम्पर्क ने अगम, अगोचर, अलख, अपार परमात्मा में प्रेम उत्पन्न हुआ और अइनिश परमात्मा के जप में मन लगने लगा।

गउड़ी मुखमनी बातवीं ऋष्टपदी में गुड ऋर्जुन देव ने साध-संग से होने बाले फलो.का विस्तार के साथ वर्णन किया है, जिसका सारांश नीचे

दिया जा रहा है-

"साधु संग से सारे मलों और अहंकार का नाश होता है। इसी से ज्ञान-प्रित होती है और परमात्मा निकटस्य अतीत होता है। इससे सारे बंधनों से निवृत्ति होती है और नाम रूपी रक्ष की प्रित्त होती है। (मुक्ति-साधन के) सारे उपायों में से यह उगाय अंध्ठ है। इसी से कामादिक वयी-भूत होते हैं और अमृत रस की प्रित्त होती है। अत्यन्त विनयशीलता भी इसी से प्राप्त होती है। साधु संग से माया के आकर्षण समाप्त हो जाते हैं, सारी दीक-भूग भी समाप्त हो जाती है और स्वैर्य-भाव आ जाता है। साधु-संग ते सारे शत्रु मित्र हो जाते हैं और कोई भी दुरा हिंद नहीं आता। साधु हारा ही नाम की प्राप्ति होती है और परमात्मा के महल में पहुँचा जाता है। साधु-संग सारे मित्रों और कुटुम्बों की तारता है। इसी से सारे पायों की निवृत्ति होती है और सारे स्थानों में गमन किया जा सकता है। साधु-संग से सारे पायों की निवृत्ति होती है और सारे स्थानों में गमन किया जा सकता है। साधु-संग से प्रमु का सच्चा सेवक और अश्वाक्तिरों बना जा सकता है। साधु-संग की महिमा का वेद भी वर्धन नहीं, कर सकते। सारांश यह कि साधु-इतना महान् है कि उसमें और परमात्मा में तिनक भी भेद नहीं रहता? ।"

संतो से तर्क-विर्तंक करना ही सन्संग नहीं है। इससे तो ऋइंभाव की वृद्धि होती है। बास्तविक सन्संग तो वह है कि संतों की सेवा में अपने को को मिटा दिया जाय। गुरु अर्जुन देव जी की यह कामना कितनी

श्लावनीय है।

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रथ साहिब, श्रनिक जोनि भ्रांस भ्रमि भ्रमि हारे ॥२॥

नानकु सियर दिनु रैनारे ॥३॥३॥१५॥ सुद्दी, महला ५, एष्ठ ७४०

२. भी गुरु प्रथ साहिब गडवी सुलमनी, ऋष्टपदी ७, पृष्ठ २०१-७२

### इसत हमरे संत टहल । प्रान मनु धनु संत बहल ै॥

अर्थात् इमारे इाथ सदैव संतों की टहल बजाने में ही व्यस्त रहें। मास, मन, धन, सब कुछ, संतों के लिए अर्थित हो जायेँ।

खंतों की सब्बो सेवा और उनमें आत्म-समर्पण भाव ही सब्बी संस्थाति हैं। तभी तो गुरु अर्जुन देव कहते हैं—

दिर के पाय संत ही है। ऐसे संत का पिनहारा श्रत्यन्त प्राथन साली और धन्य है। माई, मिन्न, सुत, सबसे ग्रिविक, यहाँ तक की ग्रयने पायों से बढ़ कर संत को समकता चाहिए। ग्रयने केशों का पंखा बना कर साधु पुरुष को व्यवन करना चाहिए। ग्रयना सिर सदैव संतों के चरलों में रखना चाहिए। उनके चरलों की धूल को ग्रयने मुख में लगाना चाहिए। मिठे बचनों से दीन की भाँति संतों से प्रार्थना करनी चाहिए। ग्राममान का त्याग करके श्रात्म-समर्पण करना चाहिए। बार-बार उन्हीं का दर्शन करना चाहिए। उनके श्रमृत बचनों से बार-बार मन को सीचना चाहिए?)

कहने का तात्पर्य यह कि संतों की कायिक, वाचिक और मानसिक सभी प्रकार की सेवा करनी चाहिए। उन्हें अपना तन, मन, धन, जीवन, प्राचा सब कुछ समर्पित कर देना चाहिए। इस प्रकार की सेवा और आत्म-समर्पण की भावना से सरसंगति प्राप्त हो सकती है। सरसंगति की प्राप्त ही भक्ति-प्राप्ति का सोपान है।

परमात्मा का मय - गुवश्रों के श्रनुसार परमात्मा का भय सभी के ऊपर है। गुरु नानक देव का कथन है, "परमात्मा के भय से ही सैकड़ों स्वर करने वाली वायु बहती है। भय हो के कारण लाखों निर्या श्रपने श्रपने निर्यारित मार्ग पर चलती हैं। परमात्मा के भय के वशीभूति होकर

असृत बचन मन महि सिंचड बंदड बार बार ॥२॥२॥४२॥

<sup>1,</sup> श्री गुह ग्रंथ साहिब माली गडड़ा, महला ५, प्रष्ट १/७

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, हरि का संतु परान, धन तिसका पनिहारा ।

रागु स्ही, महला ५, पृष्ठ ७४५

योनियों में भ्रमण करने से कष्ट ही कष्ट हुआ और परमात्मा की प्राप्ति नहीं हुई। अन्त में संतों के सम्पर्क से अगम, अगोचर, अलख, अपार परमात्मा में प्रेम उत्पन्न हुआ और अहनिश परमात्मा के जप में मन लगने लगा।

गउड़ी मुखमनी सातवी ऋष्टपदी में गुड ऋर्जुन देव ने साधु-संग से होने बाले फलो.का विस्तार के साथ वर्णन किया है, जिसका सारांश नीचे

दिया जा रहा है-

"साधु संग से सारे मलो और ऋहंकार का नाश होता है। इसी से ज्ञान-प्रित होती है और परमात्मा निकटस्थ प्रतीत होता है। इससे सारे बंधनों से निवृत्ति होती है और नाम रूपी रक्ष की प्रित्त होती है। (मुक्ति-साधन के) सारे उपायों में से यह उराय अच्छ है। इसी से कामादिक वशी-भूत होते हैं और अमृत रस की प्रित्त होती है। अव्यन्त विनयशीलता भी इसी ते प्राप्त होती है। साधु संग से माया के आकर्षण समाप्त हो जाते हैं, सारी दीइ-भूग भी समाप्त हो जाती है और स्थैय-भाव आ जाता है। साधु-संग से सारे शत्रु मित्र हो जाते हैं और कोई भी बुरा दृष्टि नहीं आता। साधु द्वारा हो नाम की प्राप्ति होती है और परमात्मा के महल में पहुँचा जाता है। साधु-संग सारे मित्रों और कुटुम्बों को तारता है। इसी से सारे पार्ग की निवृत्ति होती है और सारे स्थानों में गमन किया जा सकता है। साधु-संग से समु का सक्चा सेवक और आजाकार। बना जा सकता है। साधु-संग की महिमा का वेद भी वर्षन नहीं कर सकते। सारोग यह कि साधु-रतना महान् है कि उसमें और परमात्मा में तनिक भी मेद नहीं रहता? ""

संता से तर्क-विर्तंक करना ही स्थान नहीं है। इससे तो ऋइंभाव की वृद्धि होती है। बास्तविक सत्संग तो यह है कि संतों की सेवा में अपने को को मिटा दिया जाय। गुरु ऋजुँन देव जी की यह कामना कितनी क्लायनीय है।

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रंथ साहिब, ऋनिक जोनि अमि अमि अमि हारे ॥२॥

नानकु सियर दिनु रैनारे ॥३॥३॥१५॥ सूरी, महला ५, एष्ठ ७३०

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब गउदी सुखमनी, श्रष्टपदी ७, प्रष्ठ २७१-७२

### इसत इमरे संत टहत । प्रान मनु धनु संत बहल ।॥

श्रयांत् इमारे इाथ सदैव संती की टहल बजाने में ही व्यस्त रहें। माच, मन, धन, सब कुछ, संती के लिए श्राप्ति हो जायें।

संतों की सच्च। सेवा श्रीर उनमें श्रात्म-समर्पण भाव ही सच्ची सत्सगति हैं। तभी तो गुरु श्रजुंन देव कहते हैं—

हरि के प्राण संत ही है। ऐसे संत का पिनहारा अत्यन्त भाष-राली और धन्य है। भाई, मिन्न, सुत, सबसे अधिक, यहाँ तक की अपने प्राणों से बढ़ कर संत को समस्तना चाहिए। अपना किर सदैव संतों के कर साधु पुरुष को व्यजन करना चाहिए। अपना सिर सदैव संतों के चरलों में रखना चाहिए। उनके चरणों भी धूल को अपने मुख में लगाना चाहिए। मिठे बचनों से दीन की भाँति संतों से प्रार्थना करनी चाहिए। अभिमान का त्याग करके आत्म-समर्थण करना चाहिए। बार-बार उन्हीं का दर्शन करना चाहिए। उनके अनुत बचनों से बार-बार मन को सीचना चाहिए?।

कहने का तात्पर्य यह कि संतों को कायिक, वाचिक श्रीर मानसिक समी प्रकार की सेवा करनी चाहिए। उन्हें श्रपना तन, मन, धन, जीवन, प्राण सब कुछ समर्पित कर देना चाहिए। इस प्रकार की सेवा श्रीर श्रात्म-समर्पण की भावना से सत्संगति प्राप्त हो सकती है। सत्संगति की प्राप्ति ही मक्ति-प्राप्ति का सोपान है।

परमात्मा का मय — गुहश्रों के श्रनुषार परगात्मा का भय सभी के ऊपर है। गुह नानक देव का कथन है, "परमात्मा के भय से ही धैकड़ों स्वर करने वाली वायु बहती है। भय हो के कारण लाखों निर्या श्रपने श्रपने निर्यारित मार्ग पर चलती हैं। परमात्मा के भय के वशीभूति होकर

ग्रमृत बचन मन महि सिंचड बंदड बार बार ॥३॥२॥४२॥

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब माली गउदा, महला ५, पृष्ठ ३/७

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, हरि का संतु परान, धन तिसका पनिहारा।

आग उसका बेगार करती है। भय से ही पृथ्वी अपने स्थान पर द्वी रहती है। इसी प्रकार इन्द्र, धर्मराज, स्यू, चन्द्रमा, सिंद्र, बुद्र, सुर, नाथ, आकारा महाबली शूरवीरों के ऊपर भय है। निर्भय केवल परमाःमा मात्र है भा गुढ अर्जुन देव भी कहते हैं, "धरती, आकारा, नज्ज, पयन, पानी, वैश्वानर इन्द्र, मनुष्य, देव, सिंद्र, साधक, सभी परमातमा के भय से भयभीत रहते हैं। सारी सामग्रियाँ भय से व्याप्त हैं। कर्ता पुरुष ही बिना भय का है भा

पर यहाँ भय का ताल्पर्य यह नहीं है कि परमात्मा को हीवा समक कर उससे भयभीत रहना चाहिए। भय का ताल्पर्य शासन से है। जिस प्रकार परमात्मा का शासन सबको शिरोधार्य है, उसी भाँति मनुष्य को भी उसका शासन शिरोधार्य करना चाहिए। उसके शासन की महत्ता स्वीकार करके उसके अनुसार चलना जीव के लिए परम कल्यास-दायक है। गुरू नानक देव की सम्मति के अनुसार संसार-सागर से पार उतरने के लिए भय आवश्यक है—

> मै बिनु कोड् न लंघिस पार ॥१॥११ रागु गउदी कुकारेरी, महला १, एष्ट १५१

बिस प्रकार अभि से धातुएँ शुद्ध होती है, उसी प्रकार परमात्मा के भय से दुर्मातं रूपी मैल कटनी है और जीव शुद्ध होकर परमात्मा के मिलन योग्य होता है।

> जिंड बैसंतरि धातु सुधु होइ तिउ हरिका भउदुरमित मैल गवाइ ॥ रामकली की बार महला ३,एछ ३४३

गुर नानक देव का कथन है— इति घर, घरि दर, दिर दर जाइ 3॥

1. श्री गुरु प्रंथ साहिब, भै विचि पउग्र बहै सद बाउ ॥

नानक निरमं निरंकाद संचु एक ॥ श्रासा की वार, महला १, पृष्ठ ४६४

२ भी गुरु प्रन्य साहिब, डरपै घरति सकासु नवयचा

विजु दर करणे हारा ॥४॥१॥ मारू, महला ५, एष्ट ११८-११ १, भ्री गुरु प्रन्य साहिब, गडदी, महला १, एष्ट १५१ श्रयांत् "परमात्मा के भय में हृदय हो श्रीर हृदय में परमात्मा का भय हो। परमात्मा के इस भय से श्रन्य सीसारिक मयों की समाप्ति होती है।

गुरु रामदास जी ने परमात्मा के भय के सम्बन्ध में अपनी अनुभूति इस प्रकार व्यक्त की है—"बिना भय से किसी ने आज तक परमात्मा का प्रेम नहीं प्राप्त किया, न बिना भय के आज तक कोई संसार-सागर से पार हो हुआ। भय, प्रोति और भाव उसी को प्राप्त होते हैं जिनके ऊपर परमात्मा की महती अनुकभ्या हो—

बितु भे कीने न प्रेम पाइझा बितु भे पारि न उतिस्या कोई ।
भाउ भाउ प्रीति नामक तिसिंदि लागे जिसुत् झारखी किरग करि।।।।।।।।
गुरु स्रमरदास जो की यह अनुभूति है कि बिना भय के भक्ति कभी
होती ही नहीं। भय और भाव ही भक्ति की स्वारियों हैं। इन्हीं स्वारियों
पर आरुद्द हो कर भक्ति का आगमन होता है—

भै बितु भगति न होई कबहीं, भै भाइ भगति सबारि ॥६॥४॥१३॥ श्रन्त में गुद श्रर्जुन देन इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि बिना भय श्रीर भक्ति के संसार के तरना परम दु:साध्य है—

"विनु भे भगति तरनु कैसे ॥ 3 १ ॥ ६ ॥ १२५॥

परमातमा का हुकम—गुरु नानक देव का विचार है कि सारा हरयमान् जगत् हुकम से उत्वन्न दिखायो पढ़ता है। हुकम से ही जगत् के सभी प्राणी परमातमा के प्रथक् होते हैं और हुकम से वे फिर उसी में लीन हो जाते हैं। स्वर्ग लोक, मर्त्य लोक, पाताल लोक, धरती, पबन, पानी, आकाश, जल, थल, त्रिभुवन के सारे निवासी, सास, दस अवतार अविष्त देव और दानव रूपी परमातमा के हुकम के अधीन हैं।

ऐसी स्थिति में मनुष्य का महान पुरुषार्थ है कि वह परमात्मा के

<sup>1.</sup> गुरु प्रंथ साहिब, तुखारी, खंत, महला ४,५७१ १ १६

२. श्री गुरु प्रथ साहिब, रामकली, महला ३,५७ १११

३. श्री गुरु प्रंथ साहिब, बिलावलु,महला ५,१७७८२३

४. श्री गुरु प्रंथ साहिब, हुकमे बाइबा हुकमि समाइबा ॥१७॥

देव दानव अगखत अपारा ॥१२॥४॥१६॥ मारू सोलहे, महला १, एष्ट १०६७

'हुकम' को पहचानने की चेण्टा करे। जब तक वह परमात्मा के हुकम को नहीं पहचानता, तब तक उसे दुःख ही दुःख है, उसके दुःखों का नारा नहीं होता। किन्तु जिस च्या वह गुरु से मिलकर परमात्मा के हुकम के बास्तविक रहस्य को समक्त खेता है, उसो च्या से वह सुखी हो जाता है—

जब लगु हुकमुन ब्रमता तब ही लउ दुखिया।
युर मिलि हुकमुपद्माणिका तब ही ते सुद्धीका ॥३॥१७॥११६॥
युर नानक देव जी ने जपु जी में प्रश्न किया है—
"किव सचित्रारा होइए कि कूड़ै तुड़ै पालि ?"

श्चर्यात् उस सक्चे परमात्मा को जान कर इम कैने सक्चे वर्ने ? श्चौर भूठ की दीवाल किस प्रकार नष्ट हो ?

उर्स। वीडी में उनका उत्तर निम्निलिखित दंग से दिया गया है—
हुकिम रजाई चलाणा नालक लिखिया नालि ।3

श्रयांत् उसके हुकम के श्रानुसार, उसकी रजा (मर्जी) में चलने से सच्चा बन सकता है।

मनुष्य का कल्पः या 'हुकम' मानने ही में है यदि साधक अपने को परमात्मा 'हुकम' के साथ युक्त कर देता है तो उसका सारा अहंभाव मिट जाता है, उसकी वासनाएँ शान्त हो जाती हैं, क्योंकि वह यही समकता है कि जो कुछ हो रहा है, सब परमात्मा के हुकम के अनुसार हो रहा है। वह जो कुछ कम करता है, उसी बुद्धि से कि यह कम परमात्मा के हुकम से किया जा रहा है। वह जहाँ भी रहता है, उसी को भला स्थान समकता है, इसलिये कि यह परमात्मा के हुकम के अनुसार है। इस प्रकार इस संसार में वही चतुर है, वही प्रतिष्ठित है, जिस परमात्मा का हुकम मीटा लगता ह

सोई करणा जी मापि कराए। जीये रखे सा मली जाए॥ सोई सिमाणा सो पतिवंता हुकमु लगे जिसु मीटा जीउ<sup>४</sup>॥१॥४२॥४१॥

<sup>1.</sup> श्री गुरु-ग्रंथ सहिब, श्रासा, महला ५ एष्ट ४००

२. थी गुरु ग्रंथ साहिब, जपुजी पौड़ी १, महला १, प्रष्ट१

३. श्री गुरु प्रथ साहिब, जपुजी पौदी १, महला १, पृष्ट १

४. थी गुरु ग्रंथ साहिब, माम, महला ५, पृष्ट १०८

इस प्रकार हुकम पहचानने से साधक को ऋहर्निश सुख प्राप्त होता रहता है---

प्रख्वित नानक हुकमु पहायै सुख होवै दिनु राती ।।६।।५॥१०।। श्रतएव परमात्मा का 'हुकम' पहचानना तथा उसके श्रनुसार कार्यं करना भक्ति-प्राप्ति करना महत्वपूर्यं साधक एवं उपकरण है।

दृ विश्वास—दृ विश्वास भक्ति का आवश्यक श्रंग तथा साधन है। सिक्स गुरुशों में यह विश्वास बहुत ऊँची मात्रा में पाया जाता है। गुरु तेगवहादुर जो का अनुभव है—"परमात्मा के बिना तेरा कोई भी सहारा नहीं है। माता, थिता, सुत, वीनता, भारं कोई की किस। का नहीं है। एक मात्र प्रभु ही सहायक है"—

> हिर बिनु तेरो को न सहाई । कार्का, मात, पिता, सुत, बनिता, को काहू को भाई॥ । ।।।।।रहाउ ॥।।।

परमात्मा की उपर्युक्त भक्त-बत्मलता जितना ही अधिक मनन किया जाय, उतना ही अधिक विश्वास बद्दता है श्रीर उस विश्वास में हद्दता आती है। सिक्ख गुरुश्रों की वाणा प्रभु की भक्त-बत्सलता से श्रोतपोत है।

उनका कयन है, "परमात्मा युग-युग से भक्तो की पैज रखता आया है। दुष्ट हिरयपकश्यप का इनन करके प्रह्वाद की रचा परमात्मा ने ही की और उने संसार से मुक्त किया। जो आहंकारी पुजारी नामदेव को आखूत समक्त कर परमात्मा के दर्शन के निमित्त आगे नहीं बढ़ने देता था, उसवी और परमात्मा ने मन्दिर का पिछ्वाहा कर दिया और न भदेव की और मंदिर का मुख्य द्वार । भक्त-जनों की परमात्मा स्वयं रज्ञा करता है, पापी

१ श्री गुरु प्रंथ साहिब, गउदी चेती, महला १, एष्ट १५६ २ श्री गुरु प्रंथ साहिब, सारंग, महला ६, एष्ट १२३१

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब,

हरि जुगु जुगु भगत उपाइबा पैन रखदा बाइबा रामराजे। हरखाखसु दुसदु हरि मारिबा प्रहलादु तराहबा। ब्रहंकारीबा निंदका पिठि देइ नामदेउ सुलि लाइबा॥ ४॥१३॥२०॥ ब्रासा, महला ४, एष्ठ ४५१

लोग उनका कुछ भी नहीं बिगाइ सकते? । दुष्ट दु:शासन जब द्रौपदी को पकड़ कर ले आया और भरी सभा में उसे नम करना चाहा तो परमात्मा ने ही उसकी लज्जा रखो? । जिस प्रकार चरवाहा अपनी गायों की रच्चा करता है, उसी भाँति परमात्मा अपने भक्तों की रच्चा करता है। अपरमात्मा के सेवक के विरुद्ध कोई कुछ भी शिकायत नहीं कर सकता । यदि कोई शिकायत करने की चेष्टा करता है तो गुरु और परमेश्वर उसे अवश्य मार देते हैं । जिसे परमात्मा के बल का हद विश्वास है, उसके सारे मनोरथ पूर्ण होते हैं और उसे कभी दु:ख नहीं होता ।

परमात्मा की उपर्युक्त भक्त-वत्सलता दृद्विश्वास का भूल स्रोत है श्रीर यह मिक्त का प्रास् है।

दैन्य भाव—दैन्य भाव तब होता है, जब अपने को भक्त अत्यन्त उच्छ, गुणहीन, पापी, पालपडी सममता है। अन्त:करण की सरलता और

श्री गुरु प्रन्थ साहिब,
 भगत जना का राखा हरि श्रापि है, किश्रा पापी करीए ॥
 गउदी की वार, महला ५, एष्ठ ३१६

२. थ्रा गुरु प्रन्थ साहिब,

जिंद पकरि द्वोपती दुसरों श्रानी हरि हरि लाज निवारे ॥१॥५॥ नट नाराइन, महला ४, पृष्ठ ६८२

श्री गुरु प्रन्थ साहिब,
 जिंड गाई कड गोइबी राखिह करि सारा।
 चहिनिसि पालिह राखि खेहु चातम मुखु सारा।।
 गंडदी वैरागिण, महला १, एण्ड २२८

भू भी गुरु प्रन्थ साहिब, श्रव जिन उपिर को न पुकारे । प्कारन कउ जो उद्यु करता गुरु परमेसरु ता कड मारे ॥॥१॥ रहाउ॥ सारंग, महला ५ एष्ट १२१७

५. श्री गुरु अन्य साहिब, जाकै राम को बलु होइ। सगल मनोस्थ पूरन ताहू को दूखु न बिखापै कोई।। सारंग, महला ५, पृष्ठ १२२३ निष्कपटता से यह भावना आ सकती है। इस भावना से अन्तःकरण के मलों की सकाई होती है और अहंभाव का नाश होता है। जो मक निरिम्भानी होगा, उसी में दैन्य भावना आ सकती है। मध्ययुग के जितने भी संत हुए हैं (क्वीर, दादू, रैदास, आदि) सभी में दैन्य-भावना दिखायी पहती है। सिक्ल गुक्शों में यह भावना पर्याप्त रूप में पायी जाती है। गुरु नानक देव इतसे उच्च कोटि के महान् संत होते हुए भी अपने लिए कहते है—

इउ पापी पतितु परम पासंडी, तु निरुमलु निरंकारी ॥।।॥

तु पूरा हम जरे होन्ने, तु गजरा हम हजरे ॥२॥५॥ श्रयांत, "हे श्रभु तुम तो परम निर्मल श्रीर निरंकारो हो । किन्तु में परम पापी, पालयडो श्रीर पतित हूँ ।.....तुम पूर्ण हो, हम (अपूर्ण) जन हैं श्रीर श्रोन्चे हैं । तुम श्रत्यंत गम्भीर हो श्रीर मैं श्रत्यन्त हलका हूँ ।"

गुरु श्रमस्दास जी में स्थान स्थान पर उच कोटि की दैनप-भावना पायी जाती है—

हम दीन मूरक श्रवीचारी। तुम चिंता करहु हमारी । ३॥१॥ एकाथ स्थल पर गुरु रामधास जी ने अपने की प्रभु के दासी का दासानुदास कह कर संबोधित किया है—

जन नानक कड प्रभ किरपा कीजै करि दासनि दास दसा वी।3 तथा

दासनदास दास होइ रहीएं जो जन राम भगत निज भईचा ॥ ३ १॥१॥१॥ गुरु अर्जुनदेव जी दैन्य-भावना की खाकार प्रतिमूर्ति प्रतीत होते हैं। वे तो गरीबी के ही अस्त्र-शस्त्र से सुखिज्जत हैं—

> गरीबी गदा हमारी। संना सगल रेजु छारी॥ इसु खागै को न टिकै बेकारी "।।।।१६॥८०॥

<sup>1.</sup> श्रा गुरु प्रन्थ साहिब, सोरिट, महला १, एव्ट ५३ ६-३७

२. श्री गुरु प्रन्य साहिब, मलार, महला ३, पृष्ट १२५७

३. थी गुरु ग्रन्थ साहिब, धनासरी, महला ४, पृष्ठ ६६८

४. श्री गुरु प्रन्य साहिब, बिलावलु, महला ४, एष्ड ८३४

५. श्री गुरु प्रन्य साहिब, सीरिंठ, महला ५, पृथ्ठ ६२८

भावार्थ यह कि गरीबों ही मेरी गदा है। सबके पैरों की शक्ति भूलि होना मेरा खंडा है। इन इधियारों के काने कोई भी बुरे पाप टिकने नहीं पाते।

गुरु अर्जुनदेव का ही कथन है, मैं तो अत्यन्त कुचील (मिलन), कडोर, कपटी और कामी हूँ। हे असु, तुम जिस प्रकार उचित समको, मुके संसार-सागर से पार करो—

कुचील कठोर कपट कार्मा । जिंड जानसि तिंड तारि सुधार्मी ॥ रहाड १॥८॥१६॥ वे अपने की दासों के दासों का पनिहास समकते हैं ---दास दासनि के पानीहारे ।

सरांश यह कि दैन्य-भावना भक्ति-प्राप्तिका आवश्यक उपकरण है। आत्मसमर्पण-भाव—आत्मसमर्पण-भाव भक्ति के उपकरणों में सबसे अधिक महत्वपूर्ण उपकरण है। बिना आत्म-समर्पण किये, न तो भक्ति का रस प्राप्त होता है, न निश्चिन्तता ही प्राप्त होती है। अपने को पापी, अपराधी, तथा परमात्मा को अत्यन्त पतितपावन और हमाशील समक्त कर उनके चरणों में कायिक, वाचिक और मानसिक समी हिन्द्रयों से सींप देना ही आत्मसमर्पण-भाव है।

> हम अपराध पाप बहु कीने करि दुसटी चोर चुराइचा। अब नातक सरणागति आए हरि राखहु लाज हरि भाइचा 3 ॥

भाइ इतार शाहर मह

यह आत्मसमर्थण-भाव सर्वाङ्गीण दोना चाहिए। इसमें तन, मन, धन सभी का समर्थण होता है—

मनु तनु धनु सभ तुमरा सुद्यामी ज्ञान न दूजी जाइ। जिन्न त् राखिह तिन ही रहता तुम्हरा पैन्हें खाइ र ॥१॥७५॥६८॥ अर्थात् "हे स्वामी, तन, मन, धन सब तुम्हारा ही है। ये सक

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रनथ साहिब, कानदा, महला ५, प्रव्ट 1३०१

२. श्री गुरु प्रन्थ साहित, गउदी बाबन श्रस्तरी, महला ५, प्रष्ठ २५४।

३. श्री गुरु अन्य साहिब, गउड़ी प्रबी, महला ४, एष्ट १७२

v. श्री गुरु अन्य साहिब, सारंग, महत्ता ५, पृष्ट १२२३

श्रन्यत्र नहीं जा सकते। मैं सब कुछ, समर्थित करके निश्चन्त हूँ। जिस भौति तुम्हारी इच्छा हो, उसी मौति रखा। मैं तुम्हारा हो दिया खाता हूँ श्रीर तुम्हारा ही दिया पहनता हूँ।"

बरजोरी और शक्ति से कुछ भी काम नहीं चलता। आस्म-समर्पण से ही उदार हो सकता है—

जोर सकति नानक किंदु नाहीं प्रभ राखहु सरिष परे ।।२॥०॥१२॥
गुरु रामदास जो का आत्मसमपंश-माव कितना श्लाघनीय है—

मोही दूजी नाही ठठर जिस पिट इम जावहरों र ॥२॥६॥ उपर्युक्त पंक्ति की देख कर गोस्वामी तुलकोदास जी की पंक्तियाँ अकस्मात् स्मरण हो आती है—

जाहुँ कहाँ तिव चरण तिहारे (विनयपत्रिका)

गुरु नानक देव जी आत्म-समर्पंश से आत्मन्त निश्चिन्त हो गए है। वे कहते हें—"हे प्रभु मुक्ते अन्य चिन्ताओं की क्रिक नहीं हैं। अगम' अपार, अलखु आगोचर, ही हमारी चिन्ता करेगा।'

> हम नाहीं चिंत पराई ॥१॥ रहाउ ॥ जगम जगोचर अलख जगारा चिंता करह हमारी <sup>3</sup> ॥

परमात्मा का स्मर्ख कोर्चन-परमात्मा-स्मरण रागात्मिका-भक्ति का सर्थोत्हृष्ट ग्रंग है। परमात्म-स्मरण का उपर्युक्त वर्णित साधन स्वतः ग्रपने ग्राप ग्रा जाते हैं। प्रत्येक क्ष्ण स्मरण ग्रभ्यास करना चाहिए। उठते, बैठते, साते, मार्ग चजते सभी परिस्थितियों में स्मरण का ग्रभ्यास करना चाहिए-

> ऊठत बैठत सोवत विचाईऐ। मारगि चलत रहे हरि गाईऐ४ ॥१॥१०॥६१॥ प्रभु के समस्या के अनन्त फल हैं। उससे अहं-बुद्धि, दीर्घ माया

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रथ साहिब, टोडी, महला ५, एउ ६ १४

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, कलियान, महला ४, एष्ट 1३२1

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, बिलावलु, महला १, एष्ठ ७६५

भ, श्री गुरु अंथ साहिब, बासा, महला ५, एण्ड ३८६

आशा क्करी, यम-जाल, काम, कीच का नारा होता है और योनियों में भार-बार जनम-प्रहुश करना भी मिट जाता है।

इतना ही नहीं, बिल्क प्रभु के स्मरण से संशिक्ति मुखों की प्राप्ति होती है। पाँचवें गुरु अर्जुन देव जो कहते हैं, "दुवला, भ्खा, निर्धन, तिरक्तित, अत्यन्त चिन्ताशाल, रोगी, गृहस्थों के दुखों में जकड़ा हुआ प्राणी, यदि प्रभु का स्मरण करता है, तो परमदा उसके चित्त में आता है, और उसके तन तथा मन दोनों ही शीतल हो जाते हैं?।

गुक्वाणी में की जंन के ऊपर बहुत अधिक बल दिया गया है।
संगीत का विश्व-क्वाणी अभाव है। साँप, मृग आदि जी में पर भी संगीत
का इतना अभाव पहला है कि वे तन्मय होकर एक निष्ठ हो जाते हैं।
अपना आया गैंवा देने की भी उन्हें सुध नहीं रहती। अतः मनुष्य पर सगीत
का जितना भी अधिक प्रभाव पड़े कम ही है। संगीत में जब उच्च भावों
का भी समावेश हो, तो पूछना ही क्या है? गुरु नानक देव इतना महत्व
बहुत अच्छी तरह से समकते थे। इसी लिए उनकी अधिकांश दिव्य वाशी
उनके शिष्य मरदाना रवाब की मधुर क्षंकार से ध्वनित हो कर निकली थी।
दिव्य भावनाओं से ओत-प्रोत होने के कारण, साथ ही संगीत की मंदाकिनी
में अभिसिक्त वाशी निष्ठुर से निष्ठुर हुदय को द्रवीभूत कर देती थी।
इसी लिए सिक्लों में कोर्जन का अत्यधिक प्रचलन है। गुरु अर्जुन देव का
कथन है कि जहाँ प्रभु का कीर्जन होता है, वहीं बैकु एठ है—

तहाँ बैंकुंडु जहें कीरतनु तेरा 3 ।।२॥८॥५५॥

<sup>1.</sup> श्री गुरु ग्रंथ साहिब, यहं बुधि बहु सधन माह्या महा दीरघु रोगु।

प्रभ ग्रेम गुराल सिमरण मिटत जोगी भवश ॥ गूजरी, महला ५,

पृष्ठ ५०२
२. श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, जे को होवै दुवला नंग भूख की पीर।

विति श्रावै श्रोसु पारब्रहम तनु मनु सीतज्ञ होइ ॥३॥१॥२६

सिरी रागु, महला ५, पृष्ठ ७०
३ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सुही, महला ५, पृष्ठ ७४

भक्त-हृदय को परमात्मा का कीर्त्तन ऋश्यधिक उद्वेलित कर देता है। इसीलिए कीर्त्तन प्रमु-भक्ति-प्राप्ति का ऋदितीय उपकरश है।

प्रभु-कृपा—प्रभु-कृपा को यदि सभी साधनां का मूल कहें, तो कोई अत्युक्ति न होगी। परमात्मा की कृपा अनिर्वचनीय है। इसके विषय में कुछ कहा नहीं जा सकता। यह वर्णनातीत है। प्रभु की कृपा से ही साधु-संग मास होता है । परमात्मा की कृपा से गुरु की प्राप्त होती है और वही नाम को इह कराता है । उसकी ही महती अनुकम्पा से नाम रूपी अलीकिक रत्न की प्राप्त होती है । परमात्मा का भय, भाव और प्रीति अर्थात् मिक्त उसी को प्राप्त होती है । वसकी भक्ति जमि पर उसकी अनन्त कृपा होती है। उसकी भक्ति का भारबार अनन्त है, परन्तु उसी को प्राप्त होता है, जिस पर उसका असीम अनुप्रह होता है । इस जगत् में उसी का उद्धार होता है, जिस पर पर-मात्मा की कृपा होती है ।

सिरी रागु, महला ३, पृष्ठ ३३

बासा, महला ४, सोपुरखु, १६८ ११

प. श्री गुरु प्रन्य साहिब, भड भाउ प्रीति नानक तिसहि लागै, जिसु तू श्रापणी किरपा करि ।

तेरी भगति भंडार श्रसंख जिलु त देवहि, मेरे सुश्रामी तिसु मिलहि ॥ तुखारी, महला ३, पृथ १९१६

६ श्री गुरु अन्य साहिब, जिसु नद्रि करें सो उबरें हिर सेवी जिब लाइ ॥१॥१॥३७॥

सिरी रागु, महला १, पृष्ठ २८

श्री गुरु प्रन्य साहिब, कहणा किछू न जावई विसु भावै तिसु देह
 श्री गुरु प्रन्य साहिब, कहणा किछू न जावई विसु भावै तिसु देह

सिरी रागु, महला ३, पृष्ठ ३०

२, श्री गुरु अंय साहिब, तुम्हरी कृषा ते भड़श्रो साथ संग ||२||=॥४०|| श्रासा, महला ५, पृष्ठ ३८२

३. श्री गुरु प्रन्य साहिब, किरपा करे गुरु पाईऐ, हरि नामो देइ इड़ाइ

४, श्री गरु अन्य साहिब, जिसनो कृपा करहि तिनि नामु रतनु पाइश्रा

परमातमा की कृषा से ही विवेक, वैराग्य, ज्ञान, भुक्ति, मुक्ति सभी वस्तुओं की प्राप्ति होती है। सभी साधनों का मूल कृषा है। सभी साधन हों, परन्तु परमात्मा की कृषा न हो, तो वे निष्यथोजन हैं। किन्तु यदि परमात्मा कृषा हो और एक भी साधन न हो, तो भी सारे साधन अपने-आष आ जाते हैं। इसीलिए प्रेमा-भक्ति-प्राप्ति के भगवत्-कृषा सबसे बढ़ा अव-लम्बन है और यही कृषा सारे साधनों की जननी है।

भक्ति-प्राप्त के परिणाम—परमात्मा की प्रेमा-भक्ति जो प्राप्त करता है, वह परमात्मा का सवा मक हो जाता है। सन्ने भक्त, जीवनमुक्त, ब्रह्मजानी और निष्काम कर्मथोगी की स्थिति में कोई अन्तर नहीं है। भक्ति-प्राप्ति के पश्चात् प्रारम्भवशात् सांसारिक कर्मों को करता हुआ भी भक्त न तो धन की कामना करता है, न स्वर्ग की। वह तो केवल साधुश्रों की चरण-रज की वाञ्छा करता है—

धनु नहीं बाछ्दि सुरग न बाछ्दि । बति त्रिक्र प्रीति साथ रज राचिहि ।।।।।।

जिस मक ने परमातमा की प्रेमा-मिक प्राप्त कर ली है, उसकी रहनी विलक्ष्ण हो जातो है। गुरु अर्जुन देव जी उस स्थित का वर्णन करते हुए कहते हैं, "परमात्मा का भक्त काम, कोध, लोभ, मोह के विचारों से रहित और माया से अलिस हो जाता है। वह अहंबुद्धि के विप को त्याग देता है। उसे एकमात्र परमात्मा के दर्शन को ही वामना रहती है। उसका सोना, जगना, उटना बैठना और इँसना अ।दि सभी निश्चिन्त भाव से होते है। जिस माया द्वारा सारा जगत् ठगा जाता है, वह माया हरि भक्तो द्वारा ठग ली जाती है ।"

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी बावन श्रलरी, महला ५, एष्ठ २५१ २. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, बाक्री राम नाम निव लागी।

कहु नानक जिनि जगतु रंगाना सु माइबा हरि जन रंगी ॥२॥४४॥६७॥ सारंग, महला ५, पृष्ठ १२१७

गुर श्रमरदास जी कहते हैं, "परमात्मा के भकों की चाल निराजी होती है। वे विषम मार्ग से चलते हैं। लालच, लोभ, श्रहंकार श्रीर तृष्णा श्रादि का त्याग कर परमात्मा की भिक्त में निमम रहते हैं श्रीर मीन भाव से उसी का रसास्वादन करते हैं, जिससे वे श्रिषक नहीं बोलते ।"

"परा त्रयवा प्रेमा भिक्त प्राप्त कर लेने पर सारे संशय त्रीर दुःल नष्ट हो जाते हैं। सारे साधनों की समाप्ति हो जाती है। सदगुद्ध की शरण में पड़े रहना सर्वभेष्ठ प्रतीत होता है। सारी सिद्धियों की प्राप्ति हो जाती है। सारे कर्म सारे कार्य, सफल हो जाते हैं। श्रह रोग नष्ट हो जाता है। करोड़ों जन्मों के सिचत पाप श्रीर अपराध च्या भर में दग्ब हो जाते हैं। गुढ़ की कृपा से निरन्तर परमारना का जा होने लगता है, जिससे काम, फ्रोष, लोम श्रादि दास के समान वशोभूत हो जाते हैं। मन अत्यन्त निश्चल श्रीर निर्मय हो जाता है, जिससे न कहीं त्राना होता है, न कहीं जाना श्रीर हथर-उधर का ढोलना भी समाप्त हो जाता है। "र"

प्रेमा भक्ति का अन्तिम परियाम है परमात्मा के साथ मिल जाना श्रीर सदैव के लिए एक हां जाना । गुरु श्रार्जुन देव ने इसका वर्यान निम्न-लिखित ढंग से किया है, "जिस प्रकार जल को तरंगें जल से मिलकर अपने नाम श्रीर का को खोकर जल स्वका हो जाती हैं, उसी प्रकार जीवात्मा की ज्यांति परमात्मा की श्रवस्त ज्योंति से मिल कर सदैव के लिए तदाकार

१. श्री गुरु प्रंथ साहिब, भगता की चाल निराली।

लबु लोभु अहंकारु तिन तृसना बहुतु नाही बोलणा ॥१४॥ रामकली, अनंदु, महला ३, पृष्ठ ११८

२. भी गुरु प्रंथ साहिब, चब मेरी सहसा दूलु गङ्या।

साइ न जाने न कतही डोलै थिरु नानक रोजहुमा ॥ सारंग, महला ५, पुष्ठ १२१३ हप हो जाती है। भ्रम का किवाड़ा नष्ट हो जाता है और खारी दौड़ समात हो जाती है। ""

प्रेमा भक्ति में ठाकुर और सेवक दोनों मिलकर उसी भौति एक हो बाते हैं, जिस भौति जल की तरंगें और फेन जल से मिलकर एक हो जाते हैं। इस प्रकार जीवारमा की जहाँ से उत्पत्ति होती है, उसी में उसकी समाप्ति भी होती है। सब कुछ एकाकार तथा अहति हो जाता है—

जिउ जल तरंग फेलु जल होई है सेवक ठाकुर भए एका।
जह ते उठिको तह ही काइको सभ ही एकै एका शाराधारण।
ब्रंत में तस्व तस्व से मिल जाता है किर जन्म-मरण की समाप्ति हो
जाती है—

नामक ततु तत सिउ मिखिका पुनरिप जनमु न श्राही ।। १॥१॥१॥१५॥१५

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रेय साहिय, जल तरंगु जिउ जलहि समाह्या।

बहुदि न होईपे जउला जीउ ॥४॥१६॥२६॥ माक, महला ५, पृष्ठ १०२

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सारंग, महला ५, प्रच्ट १२०३

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउदी बैरागणि, महला ३, पृष्ट १६२

## श्री गुरु ग्रंथ साहिब के सर्वोपरि तत्त्व

(अ) सद्गुरु। (आ) नाम।

## (अ) सद्गुरु

प्राचीन प्रंथों में गुरु की महत्ता—भारतीय समान में गुरु का स्थान बड़ा उन्च गीरन पूर्ण श्रीर समाहत रहा है। गुरु ही धर्म श्रीर समाज का नियामक रहा है। राजनीतिक गुल्थियों को भी वही सुनक्ताना था। विशिष्ठ जी इसके सबसे बड़े उदाहरण हैं। उपनिषदों में गुरु की महत्ता पूर्ण रूप से प्राप्त होती है। ज्ञान-प्राप्ति गुरु द्वारा ही होती है। यह बात उपनिषदों से मली मौति सिद्ध होती है। इन्द्र, शौनक, निचकेता, नारद, सत्यकाम, स्वेतकेत्र, जनक श्राद्ध हसके उदाहरण हैं।

मुख्डकोपनिषद् में तो सम्बद्ध कह दिया गया है—
तिद्धतानार्थं स गुरुमेवाभिगब्देत्
समित्वाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठे॥

श्रयांत् उस निय वस्तु का साज्ञःत् ज्ञान प्राप्त करने के लिए हाथ में समिषा लेकर श्रेत्रिय श्रीर ब्रह्मनिष्ठ गुरू के पास जाना चाहिए।

श्रीमद्मगवद्गीता में भी ऋर्जुन ने सला भाव त्याग कर, शिष्य भाव से ही भगवान् श्रीकृष्ण से ज्ञान प्राप्त किया—

शिष्यस्तेऽहं शाधि मां खो प्रपन्नम् ॥

श्रीमद्भगवद्गीता के चौषे श्रष्याय के चौती सर्वे श्लोक में गुढ की महत्ता स्वीकार की गयी है—

तद्विदि प्रियातेन परिप्ररनेन सेवया । उपदेक्यन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तस्वदर्शिनः ।। अर्थात् इस्र लिए तस्व के जानने वालों ज्ञानी पुरुषों से, भली प्रकार

<sup>1.</sup> मुगडकोपनिषद्, मुगडक 1, खगड २, मंत्र 1२

२. श्रीमद्भगद्गीता, अध्याय २, श्लोक ७

३. श्रीमद्भगवद्गीता, ऋध्याय ४, रखोक ३४

दरहवत् प्रशाम तथा सेवा श्रीर निष्कपट भाव से किये हुए प्रश्न दारा उस ज्ञान को बान । वे मर्म को जानने वाले ज्ञानं। जन, तुके उस ज्ञान का उपदेश करेंगे।

तेरहवें ब्रध्याय में "ब्राचायों गसनं" को ज्ञान-प्राप्ति का साधन माना गया है। वेर्यह संहिता तृतीयोपदेश के दसमें, तेरहमें, श्रीर चौदहनें रलोक में गुढ़ की महत्ता पूर्ण रूप से प्रतिष्ठित की गयी है। बोपधार में भी गुढ़ की महत्ता के ऊपर बल दिया गया है। संस्कृत के किवयों ने गुढ़ की उपमाएँ सूर्य, कमल, चन्द्र और स्वर्ण आदि लौकिक एवं नैसंगक तस्वों से दी है।

"तंत्र-साधना में गुढ़ को शिव के समान स्थान दिया गया है।
सहित्या मत के जो बीद दोहे और गान पाये गए हैं, उनमें गुढ़ की भक्ति
के बहुत उपदेश हैं। एक दोहे में कहा गया है कि गुढ़ सिद्ध से भी बड़े हैं।
गुढ़ की बात बिना विचारे ही करनी चाहिए । कबीरदास ने भी गुढ़ को
गोविन्द के समान कहा है । असल में मध्ययुग के भक्ति-साहित्य में गुढ़ का स्थान बहुत बड़ा है। वैस्थाव भक्तों के मत से गुढ़ दो प्रकार के हैं— शिद्धा गुढ़ और दीद्धा गुढ़। शिद्धा गुढ़ स्वयं भगवान् श्रीकृष्ण हैं और सिद्धावस्था में शिद्धा गुढ़ भी भगवान् के ही तुल्य हैं। कुछ विद्वानों का मत है कि गुढ़-महिमा मध्ययुग के साधकों को अपने पूर्ववर्ती तांत्रिकों और सहजभाउ के साधकों से उत्तराधिकार के रूप में मिली थीं।"

"नाथपंथियों, योगियों, सहजयानियों श्रीर वज्रयानियों, तांत्रिकों श्रीर परवर्ती संतों में इसीलिए सद्गुरु की महिमा इतनी श्राधिक गायी गई है। सद्गुरु के बिना जगत् के चाहे श्रीर सभी ब्यापार हो जावें, पर यह जटिल साधना-पद्धति नहीं हो सकती ।"

शी गुरु प्रंथ साहब में सद्गुरु की महत्ता

श्री गुर अंथ साहिब में सद्गुर का सर्वोगरि स्थान है। अंथ के नाम-करण से ही गुरु की महत्ता सिंद होती है। कुछ विद्वानी की यह धारणा कि

<sup>1.</sup> बौद्ध गान के दोहा : हर प्रसाद शास्त्री, भूमिका, पृष्ठ ३

२. गुरु गोविंद ती एक है, दूजा यह आकार । आपा मेट जीवत मरे, ती पावै करतार—कवीर प्रधावली।

३. हिन्दी-साहित्य की भूमिका : हजारी प्रसाद दिवेदी, पृष्ठ ८३.

४. हिन्दी साहित्य की भूमिका : हजारी प्रसाद द्विवेदी, पृष्ट ६५

सद्गुर की आवश्यकता पर आदि गुरु नानक देव जी के पश्चात् अन्य गुरुशों द्वारा बल दिया गया, यह धारणा निर्मूल और निराधार है। 'जपुजी' के मूल मंत्र में ही निरंकार के स्वरूप का वर्णन करते हुए, गुरु नानक देव जी ने कहा कि वह निरंकार परमात्मा "गुरि प्रसाद् अर्थात् गुरु की कृपा द्वारा प्राप्त होता है। 'आसा की वार' में भी इसी बात की पुष्टि मिलती है कि यह जीव जब अनेक जन्म-जन्मान्तरों में भ्रमण् करके, किर निरंकार की कृपा का भागी होता है, तभी स्ट्गुरु का मेल होता है'—

नदिर करिं के आपकी ता नदिरी सितगुरु पाइआ। पहुं जीउ बहुते जनसं भरिमका ता सितगुरि सबदु सुवाइआ । उपर्युक्त उदाइरगों से यह स्पष्ट रूप सं व्यक्त होता है कि गुरु नानक

देव स्वयं ने ही गुरु की महत्ता पर अस्यधिक बल दिया।

कर्म-मार्ग, योग-मार्ग, शान-मार्ग श्रीर मार्क-मार्ग सभी में गुर की महत्ता स्थापित की गयी है। बिना गुरू के 'हुकम रखाई कर्म' नहीं प्राप्त होता, न योग की लिखि ही प्राप्त होती है श्रीर न शान ही प्राप्त होता है। मिक्त की प्राप्ति भी गुरू के बिना नहीं हो सकती<sup>3</sup>।

बात यह है कि जिस परमात्मा का शरीर रूपी घर है, उसी ने उस घर में ताला लगा दिया है, जिससे उसका रहस्य समक्त में नहीं आता। ताला बंद करने के पश्चात् उस परमात्मा ने कुंजी गुरु के हाथों में सौंप दी है। उस शरीर रूपी गृह को खोलने के लिए अनेक उपाय किये जाय, पर कोई भी उपाय किंद्र नहीं हो सकता बिना सद्गुरु की शर्गा में गए यह ताला खुल नहीं सकता, क्योंकि कुंजी तो उसी के हाथों में है—

जिसका गृहु तिनि दीक्षा ताला कुंजी गुर सउपाई। क्रिनिक उपाय करे नहीं पाये बिनु सतिगुर सरणाई र ॥३॥१॥१२२॥ सद्गुर और परमात्मा में अभिन्नता—श्री गुर अंथ साहिब ने गुर की महत्ता समस्त देहथा।रयों में सबसे अधिक है। कही-कही तो सद्गुर

<sup>1.</sup> गुरमति निरखय, जोधसिंह, पृष्ट 101

२. श्री गुरु प्रथ साहिब, श्रासा की बार, महला १, पृष्ट ४६५

इसके विस्तृत विवेचन के लिए देखिये, पिछले अध्याय, कर्म-मार्ग, योग-मार्ग, ज्ञान-मार्ग तथा भक्ति मार्ग।

थ. श्री गुरू ग्रंथ साहिब, गडदी प्रवी, महला ५, पृष्ट २०५

श्रीर परमातमा में विलकुल श्राभिन्नता स्थापित की गयी है। गुरू की महिमा ऐसी है, जिसे वेद भी नहीं जान सकते। उसका वर्णन सुनकर वेदादि रंच मात्र कर पाते हैं। सद्गुरु परब्रह्म है, श्रापरंपार है, जिसके स्मर्ण से मन शीवल हो जाता है—

> गुर की महिमा बेद न जाणहिं। तुड़ मात सुणि सुणि बखाणहि!।

पारबहम अपरंपार सितगुर जिसु सिमरत मनु सीतलाङ्खा ।।१०॥२॥॥॥ कहीं-कहीं तो परमात्मा के समस्त गुण सद्गुर में ब्रारोपित किये गए हैं—

सितगुरु मेरा सरब प्रतिपालै । सितगुरु मेरा मारि जीवालै । सितगुर मेरे की बिड्झाई । प्रगटु भई है समनी थाई ।। गुरु रामदास जी के अनुसार सद्गुरु में स्वयं निरंकार परमात्मा ही बरत रहा है—

सितगुर विचि आपि बरतदा, हरि आपे राखणहारु ॥3

कहीं-कहीं तो गुरु और परमात्मा में इतनी अभिन्नता प्रदर्शित की गयी है कि परमात्मा के त्थान पर गुरु ही शब्द का प्रयोग किया गया है। गुरु अमरदास बी का कथन है कि जीवों और उनके शरीरों आदि की उत्पत्ति गुरु से ही होती है—

जींड पिंडु सभु गुर ते उपजै ।।२॥१॥

गुर ऋर्जुन देव की अनुभूत है कि मेरा गुरु धी परब्रह्म परमेश्वर है। उसी का हदय में ध्यान करना चाहिए—

गुरु मेरा पारबह्म परमेसरु ताका हिरदै घरि मन धिकानु ॥ उन्होंने यह भी कहा है कि गुरु श्रीर परमेश्वर को एक ही समको—

गुरु परमेसरु एको जाणु ।

<sup>1.</sup> श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला ५, पृष्ठ १०७८

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, भैरउ, महला ५, पृष्ठ ११४२

३. श्री गुरु प्रंय सादिब. गउदी की वार, महला ४, पृष्ट ३०२

४. श्री गुरु प्रेय साहिय, रागु स्ही, महला ३, एष्ठ ७५३

५. श्री गुरु प्रंय साहिब, बिलावलु, महला ५, पृष्ट ८२७

६. श्री गुरु प्रेय साहिब, गोंड, महला ५, एष्ठ ८६४

इस स्थल पर यह बात सम्य कर देनी आवश्यक प्रतीत होती है कि सद्गृह का पंचमीतिक शरोर निरंकार की मूर्त नहीं है, बल्कि उनकी आत्मा निरंकार का स्व लप है। अतः गुह में स्थित उनका क्योति हो परमात्मा का स्वरूप है।

सद्गुरु ही मध्यस्य है — जीव श्रीर परमातमा के बीच का मध्यस्य सद्गुरु ही है। इसका भाव यह है कि मध्यस्य गुरु जब तक जीव का परमातमा से मेज न करावे, तब तक वह भटकता हो रहेगा। स्थान-स्थान पर गुरु की मध्यस्यता की बात श्री गुरु ग्रंथ साहिव में कही गई है। यथा —

हिर अगमु अगोवह पारबह्मु है मिलि सतिगुर लागि वसोठे ।।

।।२।।६।।२३।।६१॥

श्चर्यात् इरि श्चगम है, श्चगोचर है श्चीर परम नस है। मध्यस्य सद्गुह से भिलकर उससे मिलां।

सतिगुर विसदु मेलि मेरे गोविन्दा इरि मेले करि रैवारी जीउ ।।

॥७३॥३५ ।६॥४॥

श्रयांत् मैंने मध्यस्य श्रयवा विचोला गुर पा लिया है। उस मध्यस्य गुर ने मुक्ते प्रमु से जोड़ दिया।

सद्गुरु-विदीनता का परिणाम—जालों कर्म करने से मी बिना गुरु के परमात्मा की प्राप्ति नहीं होती—

बिनु गुर दाते कोई न पाए। जल कोटी जे करम कमाए।।

1174118117311

मारू सोलहे, महला ३, एष्ठ १०५७

कोई करोड़ी यल क्यों न करे, किन्तु विना गुरु के कोई भी तर नहीं सकता—

कोटि जतना करि रहे गुर बिनु तरियो न कोइ ॥२॥२४॥६४॥ सिरी रागु, महला ५, पृष्ठ ५१

सैकड़ों चन्द्रमाश्रों श्रौर सहस्रों स्पों का प्रकाश मी बिना गुरु के धनबोर श्रंबकार ही है।

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गठड़ी-पूरबी, महला ४, एष्ठ १७१

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउदी की माम, महला ४, पृष्ठ १७६

जे सउ चंदा उगबहिं स्रज चड़िंह इजार। एते चानण होदिकां गुर बिनु घोर कंघार॥

बासा की वार, महला २, प्रष्ठ ४६३

पर-दर्शन, योगी, संन्यासी आदि बिना गुरु के अमित ही रहते हैं। बिना गुरु के बड़े से बड़े को भी कण्ट भोगना पढ़ा। ब्रह्मा, राजा बिल, राजा हरिश्चन्द्र, हिरग्यकश्पय, रावण, सहस्वाहु, मधुकैटभ, महिषासुर, जरासन्ध, कालयमन, रक्त बीज, कालनेमि, दुर्योघन, जन्मेजय, कंस, केशी, चांहर आदि हसके प्रत्यच्च प्रमाण हं श्री श्रातः जिन्होंने सद्गुरु का साचारकार नहीं किया, उनका जन्म निरर्थक है । बिना गुरु के मोह रूपी अधकार का प्रावल्य रहता है और पुनः पुनः संसार सागर में हूबना पड़ता है । सद्गुरु से जो विमुल होते हैं, वे परम अभागे होते हैं। वे निरन्तर दुःख ही कमाते हैं और मृत्यु सदैव उनकी प्रतीज्ञा करती रहती है। वे लोग स्वपन में भी मुल का दर्शन नहीं करते और अनेक चिन्ताओं में जलते रहते हैं।

1. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, पटु दरसन जोगी संनिकासी बिजु गुर मरिम भुलाए ॥।।।।।।।२॥

सिरो रागु, महला ३, पृष्ठ ६७

२. श्री गुर प्रथ साहिब, बहा गरबु कीचा नहीं जानिका ।।।॥

कंसु केसु चांहरु न कोई ॥११॥३ रागु गउदी, महला १, पृष्ट २२४-२५

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जिनी दरसनु जिनी दरसनु सतिगुर पुरस्न न पाइशा राम ।

> तिन निहुफल तिन निहुफल जनमु गवाङ्घा राम ॥३॥३॥ बढहंसु, महला ४, पृष्ठ ५७४

थ. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, बामु गुरु है मोह गुबारा । फिरि फिरि इबै बारोबारा ॥८॥२॥२॥॥ मारू, सोलहे, महला ३, एच्ड १०६८

५. श्री गुरु प्रंथ साहिब, सतगुर ते जो मुह फेरिह मथे तिन काले। श्राचुदिनु दुख कमावदे नित जोहे जमजाले ॥ सुपनै सुखु न देखनी बहु चिंता परजाले॥ १॥१॥४२॥ सिरी रागु, महला ३, एष्ड ३०

जो लोग सद्गुह से मुँह फेरते हैं और उससे विमुख रहते हैं, उनकी अत्यन्त हुरी दशा होती है। वे प्रतिदिन बाँचे जाते हैं और मारे जाते हैं। उन्हें फिर परमात्मा प्राप्ति भी वेला नहीं प्राप्त हती ै। जो न्यक्ति सद्गुह से मुँह फेरे हुए हैं, उन्हें कोई ठौर-ठाँव नहीं है ै। विना गुह के लोग धनधोर अधकार में अज्ञानी और अंधों के समान हैं। उनकी दशा विष्टा के कीट के समान है। जिस प्रकार विष्टा का कीट, उसी में उत्पन्न होता है, उसी में रहता है और अंत में उसी में मर भी जाता है, उसी भाँति बिना गुह के लोग विषयों में रहते हैं और विषयों में ही मर-खप जाते हैं ३। बिना गुह के परमात्मा के महल और उसके नाम की प्राप्ति नहीं होती है।

असद्गुरु—गुरु की इतनी महत्ता देख कर, अनेक विषयी शंधा-रिक मनुष्य भी सद्गुर बनने का ढोंग करने लगे। ऐसे गुरुओं को असद्गुरु अथवा अंघा गुरु कहा गया है। अंघे गुरु से अम निवारण नहीं हो सकता, क्योंकि वह मूल परमात्मा को त्याग कर दैत भाव में ही लिप्त रहता है। वह विषय रूपी विष में मतवाला है और अंत में विष ही में समा जाता है भा

२. श्री गुरु प्रथ साहिब, जो सतिगुरु ते मुह फिरे तिना टउर न टाउ ।। सोरटि की वार, महला ३, एष्ट ६४५

३. श्री गुरु प्रंथ साहिब, बामु गुरु है श्रंथ गुबारा। श्रीगश्चानी श्रंथाधुंध श्रंथारा॥ विसटा के कींद्रे विसटा कमावहि फिरि विसटा माहि पचाविष्या॥ ॥५॥११॥१२॥ मामु, महला ३, एट ११६

थ. श्री गुरु प्रंथ साहिब, बिचु गुर महल्लु न पाईपे नामु न परापति होइ ॥३॥११॥४॥ सिरी रागु, महला ३, एष्ठ ३०

भ. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रंथे गुरु ते भरमु न जाई।
मृतु छाबि लागे दुजै भाई॥
विखु का माता बिखु माहि समाई॥
रागु गउदी, गुआरेरी, महला ३, पृष्ठ २३२

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रेय साहिब, सितगुर ते जो मुहं फेरे ते बेमुलि बुरे दिसंनि । श्रनुदिनु बधे मारीश्रानि, फिरि वेला ना जहनि ॥१॥१॥६॥ रागु गउदी, बैरागणि, महला ३, एट २३३

गुढ नानक देव ने ऐसे अधद्गुढ की तीत्र भर्त्यना की है। उनका कथन है कि ऐसे अधद्गुढ कृठ बोलते हैं और हराम का खाते हैं। उनके स्वयं तो ऐसे आचरण हैं, पर फिर भी दूसरों को उपदेश देते हैं। ऐसा गुढ तो स्वयं नष्ट ही होता है, पर अपने साथ ही साथ दूसरों को भी नष्ट करता है। ऐसे अधद्गुढ संसार में अगुआ (गुढ) के नाम से प्रसिद्ध होते हैं। ऐसे अधि गुढ के शिष्य को ठीर-ठिकाना नहीं प्राप्त हो सकता। ऐसा अधा गुढ, जो दूसरों को राह दिखाता है, सभी को नष्ट करता है व। यदि अधा मार्ग-प्रदर्शक हो, तो किस प्रकार मार्ग का पता चल सकता है ४१?"

गुरु श्रमरदास जी ने श्रंधे गुरु का वर्णन इस प्रकार किया है—
"जो गुरु श्रंधे हैं, उनके शिष्य भी श्रंधे ही कर्मों में प्रवृत्त होते हैं। वे
श्रानी मरजी के श्रनुसार कार्य करते हैं श्रीर नित्य ही कृठ बोलते हैं। वे
नित्य प्रति कृठ श्रीर श्रस्य कमाते हैं श्रीर दूसरों की निन्दा में रत रहते
हैं। ऐसे निन्दक स्वयं तो डूबते ही हैं श्रपने कुदुम्ब वालों को भी हुबो देते
हैं। परन्तु उन बेचारे शिष्यों का क्या श्रपराध है! वे बेचारे तो जिस प्रकार
के कार्य में प्रेरित कर के लगाये बाते हैं, उसी प्रकार लगते हैं "।"

श्री गुरु ग्रंथ साहिब, कृब् बोलि मुरदार खाइ। श्रवरी नो समभाविश जाइ। मृद्रा श्रापि मुद्दाए साथै। नानक ऐसा श्रागृ जापे॥ माम्क की बार, महला १, प्रष्ट १४०

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गुरु जिना का श्रंषुता चेलै नाहीं ठाउ ॥३॥८॥ सिरी रागु, महला १, पृष्ठ५८

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, नानक ग्रंबा होई के दसै राहै समसु मुहाए साबै। मार्क की वार, महला १, एष्ट १४०

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रंबा श्रागू जो थीए किउ पाधर जाये ॥६॥२॥५॥ सही, महला १, एष्ट ७६७

५. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गुरु जिना का अंधुला सिक्स भी अंधे करम करेनि।

नानक जितु चोइ लाए तिनु लगै चोइ बपुड़े किया करेनि ॥ रामकली की बार, महला ३, पृष्ठ ६५१

सद्गुरु कीन है ?—ढोंगी श्रीर पाखरडी गुरुशों से बचना कठिन है, क्योंकि वे अपने पाखरड श्रीर ढोंग का ऐसा जाल फैलाते हैं कि उसमें बढ़े-बड़े लोग भी फँस जाते हैं। श्री गुरु ग्रंथ साहिब में स्थान-स्थान पर सद्गुरु के लज्जा दिये गए हैं। यदि विवेकी साधक श्रांख खोल कर उन लज्जाों की टीक-ठोक मीमांसा करें, तो उन्हें श्रसद्गुरु श्रीर सद्गुरु में श्रम्तर विदित हो जायगा।

गुरु श्रर्जुन देव ने सद्गुरु का सर्वध्रथम लज्ञ्य यह बतलाया है कि चढ़ी व्यक्ति सद्गुरु है, जिसने सत्य पुरुष श्रर्थात् परमात्मा का साझात्कार कर लिया है। ऐसे ही सद्गुरु द्वारा सिक्स का उद्गार होता है—

सित पुरस्तु जिनि जानिया सितगुरु तिसका नाउ । तिसकै संगि सिस्तु उथरै नानक हरि गुन गाउ १॥१॥१८॥

तया

- १. जिसने सत्य का साद्भातकार कर लिया हो।
- २. जिसके मिजने से तन, मन शीतल हो।
- ३. जो सबके प्रति समान भाव रखता हो।
- ४. जां निन्दा श्रीर स्त्रति में समान हो।
- ५. जो बझ-विचार में निमम रहे।
- ६. जो सत्य परमातमा में हद निश्चय करावे।
- ७. जिससे नाम की प्राप्ति हो।

गउड़ी सुलमनी की श्रटारहवीं श्रस्टपदी में गुरु श्रजुंन देव ने सद्गुर की निम्नलिखित विशेषताएँ दी हैं —

"सद्गुर अपने शिष्यों की सदैव पालना करता है और अपने सेवकों

<sup>🤋</sup> थी गुरु प्रंथ साहिब, गउदी सुलमनी, महला ५, प्रष्ट १८६

२. श्री गुरु प्रय साहिब, मलार, महला ५, प्रट १२६४

३. भी गुरुप्रंय साहिब,वाहु वाहु सितगुरु पुरखु है जिनि सचु जाता सोइ।

नानक सितगुरु वाहु वाहु जिसते नाम परापति होइ ॥ सलोक, महला ४, सलोक वारां ते वर्षाक,पृष्ठ १४२१

के ऊपर सदैव कृपालु बना रहता है। वह दुमित से शिष्य का निवारण करता है। गुढ अपने वचनों द्वारा शिष्य से प्रमु का पवित्र नाम जप कराता है। वह शिष्य के सारे बन्धनों को काटता है। गुढ का सच्चा शिष्य (गुढ की प्ररेणा से) विकारों से हट जाता है। गुढ अपने शिष्य को जान रूपी धन देता है। सचमुच हो सच्चे गुढ का शिष्य अत्यन्त माग्यशाली होता है, क्योंकि उसके ऊपर गुढ की महान् छत्रछाया रहती है। सद्गुढ अपने शिष्य के लोक-परलोक, दोनों ही सुधारता है। नानक का कथन है, कि सद्गुढ अपने शिष्य की रहा अपने प्राण की भौति करता है ।"

गुढ नानक देव गुढ के सद्गुणों के सःबन्ध में ऋपने विचार निम्न-

लिसित दंग के व्यक्त किये हैं—

'मैं अपना गुरु उसे बनाता हूँ, जो हृदय में सञ्चाई को हृद कराता है। श्रकथनीय परमात्मा का यह कथन करता है श्रीर साथ ही राज्द ब्रझ से मिलाय कराता है। परमात्मा के लोगों का कुछ दूसरा कार्य श्रयवा ब्यवसाय ही नहीं रहता। सत्य परमात्मा को सत्य ही प्यारा होता है ।

गुरु रामदास जी ने कहा है कि विवेकी और समदर्शी गुरु के मिलने से ही शंकाओं की निवृत्ति होती है। ऐसे सद्गुरु की प्राप्ति से परम पद की

प्राप्ति होती है। मैं ऐसे सद्गुद की बलैया लेता हूँ।

श्री गुरु प्रंथ साहिब, सितगुरु सिल की करै प्रतिपाल।

नानक सतिगुरु सिख कउ जिम्न नालि समारे ॥१॥१८॥

गउड़ी सुलमनी, महला ५, एष्ट२८६ २. श्री गुरु प्रय साहिब, सो गुर करठ जि साचि दहावै।

> साचउ ठाकुर साचु विचारा ॥२॥२॥ धनासरी, महला १, पृष्ट ६८६

३. भ्री गुरुमंथ साहिब, विवेकु गुरु गुरु समदरसी तिसु मिलऐ संकु उतारे। सतिगुर मिलीऐ परम पदु पाइमा हठ सति-गुर के बिलहारे ॥३॥२॥

नट नाराइन, महला ४, पृष्ठ ६८१

उपर्युक्त विवेचन से यह भलीभाँति थिद हो गया कि वास्तविक गुर कौन है और उसके क्या लज्ञ् स है !

परमातमा की कृपा सद्गुरु की प्राप्ति—उपयुंक लड्णों और गुणों बाला सद्गुरु अपने बल से नहीं प्राप्त होता। ऐसे गुरु को प्राप्ति में देश्वरीय विधान ही होता है। सिक्ख गुरुक्षों ने स्थान-स्थान पर इस बात का संकेत किया है कि परमात्मा की अलीकिक कृपा से ही सद्गुर की प्राप्ति होती हैं—

प्रै भागि सितगुर पाईपे जे हरि प्रभु बसस करें है ॥
बिलावलु की बार, महला ३, एड ८५१
नदिर करें ता गुरु मिलाए ॥२॥२॥११॥
मारू सोलहे, महला ३, एट १०५४
आपै दहन्ना करे प्रभु दाता सितगुरु पुरस्नु मिलाए ।
रागु स्ही, महला ४, एड ७७३

परमात्मा की कृपा के साथ ही साथ गुब-शांति के लिए अपने अहं-माव को नष्ट कर देना परमावश्यक है। जो अपने आपेपन को गैंवा देता है, उसी को सद्गुब की शांति होती है।

> नानक सितगुरु तद ही पाए जां विचहु चापु गवाए ॥२॥ विहागहे की वार, महला ३, एष्ठ ५५०

गुरु-शिष्य सम्बन्ध —गुरु स्रोर शिष्य का सम्बन्ध सीसारिक सम्बन्ध नहीं है। यह दिन्य सम्बन्ध है। यही कारण है कि सन्ना शिष्य पुत्रों से भी बद्ध कर प्रिय हो जाता है, यहाँ तक कि स्थाना हो शरीर हो जाता है। गुरु नानक देव द्वारा गुरु संगद देव का नामकरण ही इस बात का प्रत्यच्च प्रमाण है। गुरु शिष्य के ऊगर माता-पिता की भाँति स्नेह करता है।

> मेरा पिद्यारा श्रीतमु सतगुरु रखवाला । हम बारिक दीन करहु श्रीतपाला ॥

माम, महला ४, पृष्ठ ३४

कही-कही गुरु को पिता, माता, भाई, सखा, सहायक, सब कुछ माना गया है-

त्ं गुरु पिता त् है गुरु माता त्ं गुरु । वंश्वपु मेरा सखा सहाई ॥ गढ़बी, बैरागणि, महला ४, एष्ठ १६७ सद्गुरु सद्द है ब्रोर शिष्य नदियाँ हैं । जिस प्रकार नदियाँ पृथक् प्रयक् दील पड़ती हैं, परन्तु जब समुद्र में जाकर मिलती हैं, तो अपने नाम और रूप को खोकर समुद्र रूप ही हो जाती हैं, उसी प्रकार शिष्यों का पृषक् पृथक् ग्रस्तित्व है। परन्तु जब वे सद्गुह के साथ मिलते हैं तो अपने पृथक् नाम रूप को त्याग कर, सद्गुह के साथ एक हो जाते हैं।

गुरु समंदु नदी सभि सिखी नातै जितु विदेशाई॥ माम की वार, महला 1, एड १५०

पूर्णांवस्था में सिक्ल और गुरु एक हो जाते हैं—
गुरु सिखु सिखु गुरु है एको गुरु उपदेसु चलाए।
राम नाम मंतु हिस्दै देवै नानक मिल्लु सुभाए॥८॥२॥३॥
राग भासा, महला ४, एटट ४४४

सद्गुरु से दुराव नहीं करना चाहिए—सद्गुरु के पास होने पर, वही नावक उससे पूरा-पूरा लाभ उठा सकता है, जो उसमें पूर्ण अद्धा, विश्वास और मिक्त रखता हो। जैसा भाव होता है, वैसा हो सिद्धि होती है। इसीलिए सद्गुरु को परमात्मा का साजात स्वरूप समझना चाहिए। जो निरंकार की ज्योति सद्गुरु में प्रतिष्ठापित है, वह परमात्मा की ही अस्वर ज्योति है। युक् अमरदास जी ने इसीलिए कहा है कि इम जिस प्रकार सद्गुरु में भाव रखते हैं, उसी प्रकार का हमें सुख प्राप्त होता है—

बेहा सितगुर करि जाणिया तेही जेहा सुख होड ।।४।।११।।४४ सिरी राग, महला ३, ए॰ट ३०

गुर के प्रति पूर्ण निश्कपट और सरल होना चाहिए। गुर से तिल-मात्र भी दुराव करने से कल्याचा नहीं होता। जो गुर से अपने को छिपाते हैं, उन्हें कहीं भी ठीर-ठिकाना नहीं मिलता। उनके लोक-परलोक दोनों. ही नष्ट हो जाते हैं और परमात्मा के द्वार पर भी स्थान नहीं प्राप्त होता—

श्चिन गुरु गोपिश्चा धापणा तिसु रुउर न राउ॥ इसतु पसतु दोवै गए दरगह नाही थाउ॥ जिन्हान श्चपने को गुरु से छिपाया है, वे श्रस्यन्त बुरे हैं। उनका देखना बर्जित है, क्योंकि वे वापी श्लीर हस्मारे हैं—

जिना गुरु गोविद्या द्वापका ते नर बुरिद्यारी। इरि जीउ तिनका दरसनु ना करहु पापिसट इतिद्यारी॥

सोरिट की बार, महला ३, पुरु ६५%

अतः सद्गुद के प्रति पूर्ण निष्कपर होना चाहिए।

गुरु-सबद-सबद का तालर्य 'वचन', उपदेश', 'शिका' श्रादि से है। 'ग़र सबद' और 'ग़र वाणी' एक ही हैं। गुरु की वाणी और गुरु में तिल मात्र भी अन्तर नहीं है। जो गुरुवाशी है, वही गुरु है और जो गुरु है, वही गुरु वाणी है। गुरुवाणी अपवा गुरु-सबद में अमृत का निवास है। गुर का सबद जो नहीं जानते वे अपे श्रीर बावले हैं। ऐसे प्राची मला संसार में क्यों उत्पन्न हुए ! वे लोग परमात्मा के रस को नहीं पाते श्रीर श्रपना श्रमुल्य मनुष्य-जीवन व्यर्थ ही नष्ट करके, बार-बार जन्म घारण करते हैं। ऐसे अंघे, मुखं और मनमुख बिष्टा के कीड़े के समान बिच्टा ही में समा जाते हैं? । अनेक प्रकार के शारीरिक तर्षों से अधवा भयानक ऊर्घ्व तप करने से ब्रहंकार की निवृत्ति नहीं होती। ब्रानेक भाँति के आध्यात्मक कर्म करने से भी परमात्मा के पवित्र नाम की प्राप्ति नहीं होती । परन्त गुरु के सबद के अनुसार जीवित ही भर जाने से, परमात्मा का पवित्र नाम में द्वा बसता है। अजो ब्यक्ति गुरु के सबद पर मरता है, वह ऐसा मरता है, कि उसे फिर भरने की श्रावश्यकता नहीं पहती। गुरु के 'सबद' से हरि नाम की प्राप्ति होती है और नाम प्यारा लगता है। बिना गुक के 'सबद' के सारा जगत् भटक कर इघर-उघर घूमता फिरता है। बार-बार मरता है और जन्म लेता है । जो गुरु के 'सबद' पर विचार करते

विसटा के कीड़े विसटा माहि समायो मनमुख, मुगध, गुवारा ॥ सोरटि, महला ३, एटट ६०१

३. श्री गुद प्रंथ साहिब, कांड्या साथै उरथ तपु करे, विचहु हउसे न जाइ।

गुरु के सबदि जीवतु नरें हरिनासु बसै मिन श्राइ ॥ सिरी रागु, महत्ता ३, एष्ट ३३

थ. श्री गुरु ग्रंध साहिब, सबदि मरे सो मिर रई फिरि मरे न दूजी बार ।

विनु सबदै जगु भूला फिरै मिर जनमै बारोबार ॥ सिरी रागु, महत्वा १, एष्ट ५८

<sup>3.</sup> श्री गुरु श्रंथ साहिब—वाणी गुरु गुरु है वाणी विचि वाणी श्रंमृत सारे ॥ नटनाराइन, महला ४, एष्ट ६८२

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सबदु न जाणहि श्रंने बोले से किंतु आए संसारा ।

हैं, उन्हें परमात्मा का भय प्राप्त होता है, सत्संगति मिलती है श्रीर सक्चे परमात्मा का गुणगान करने की बुद्धि प्राप्त होती है। इसी से परमात्मा हृदय में श्रा बसता है श्रीर दुविधा की मैल कर जाती है। उसकी वाणी सक्ची होती है, उसके मन में परमात्मा का बास होता है। वह परमात्मा से ही प्रेम करता है। सारांश यह कि गुष्टवाणी मन में बसाने से माया के बीच में रहते हुए भी निरंजन परमात्मा की प्राप्ति होती है श्रीर साधक की ब्योति परमात्मा की श्रास्त होती है श्रीर साधक की ब्योति परमात्मा की श्रास्त्र हो जाती है ।

सद्गुरु में आत्म-समर्पण भाव—गुरु में आत्मसमर्पण-भाव मौलिक नहा हाना चाहिए, बल्कि अपना तन और मन गुरु को बेंच देना चाहिए और यदि आवश्यकता पड़े तो क्षिर के साथ मन भी सौंप देना चाहिए । जो सद्गुरु परमात्मा से मिलाप कराता है उसे अपना तन, मन और धन अपित कर देना चाहिए। इसी से अम और यम कटते हैं और यमराज की प्रतिचा भी समाप्त हो जाती है । सद्गुरु में मन और दुदि अपित कर देने से गुरु की इत्पा से अकथ परमात्मा की प्राप्ति होती है ।

सची वाणी सच मिन, सचै नावि पित्रारु॥ सिरी राग, महला ३, एण्ट ३५

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, हउ वारी जीउ वारी गुर की वाणी मंनि वसाविणया। श्रजन माहिनिरंजनु पाइत्रा जोती जोति मिलाविणया।।

माम, महला ३, एष्ठ ११२

३. श्री गुरु प्रेय साहिब, तनु मनु गुर पहि वेचित्रा मनु दीन्ना सिरु नालि ॥४॥१७॥

सिरी रागु, महत्वा 1, पुष्ट २० ४. श्री गुरु प्रंथ साहिब, तनु मनु धनु ऋरपड तिसै प्रभू मिलावै मोहि । नानक अम भड काटिएे चुकै जम की जोह ।।

गउदी, बाबन श्रवरी, महला ५ एष्ट २५६

पः श्री गुरु प्रंथ साहिब, मनु बुधि चारि धाउ गुट चार्ग परसादि मैं चक्छ कथाईचा ॥३॥३॥६॥

विलावल, महला ४, पृष्ट ८३४

<sup>1.</sup> भी गुरु ग्रंथ साहिब, भाषणा भठ तित पाइश्रोतु जिन गुर का सबदु बीचारि।

इस प्रकार अपनन्य भाव से गुरू के चरणों में आपने को अर्पित कर देना चाहिए।

सद्गुरु की विविध सेवाएँ—वहें भाग्य ते गुढ को सेवा का अवसर प्राप्त होता है। गुढ और परमाःमा में काई अन्तर नहीं है। इस-लिए गुढ की सेवा परमात्मा को ही सेवा है। सद्गुढ़ को सेवा सचमुच वहीं कठिन है। यद निर देने से, अपने को नष्ट करने से भी गुढ़ सेवा का अम अवसर प्राप्त हो, तो उसे करने में नहीं चूकना चाहिए । गुढ़ की वास और आन्तरिक मेवाएँ दानों ही करनी चाहिए। वास सेवा के अन्तर्गत उसकी शारीरिक सेवा है। गुढ़राम दास जी कहते हैं, "जो सद्गुढ़ परमात्मा का अलीकिक प्रेम प्रदान करता है, उसकी सेवा तन,मन से करनी चाहिए। उस पूर्ण सद्गुढ़ को नित्य पंखा करना चाहिए। उसका पानो भरना चाहिए। अहते पद्गुढ़ को नित्य पंखा करना चाहिए। उसका पानो भरना चाहिए। अहते हैं, "गुढ़ के चरणों को घोकर पाना चाहिए। गुढ़ के चरणों की घोकर पाना चाहिए।

आगे चल कर गुरु का यही बाह्य श्रयंचा शारीरिक सेवा आन्तरिक सेवा में परियात हो जाती है। गुरु का एकनिष्ठ हाकर आराधना करनी ही उसकी आन्तरिक सेवा है। गुरु अर्जुन देव ने उसका रूप इस मौति

तिसु मनु तनु श्रयमा देवा ॥ नित पंखा फेरी सेना कमावा ॥ तिसु श्रामै पानी डोवा ॥ बढहंसु महला, ४, प्रष्टपद्

४ श्री गुरु बंध सादिय, गुरु के चरण घोड धोड पीवा।

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रेय साहिब, वर्द भाग गुरु सेवहि अपुना, भेदु नाही गुरूदेव मुसार॥ गूजरी महला 1, पृष्ठ ५०४

२ श्री गुरु प्रंथ साहिब, सतगुर की सेवा गालड़ी, सिरु दीने बापु गवाई ॥ सिरी रागु, महला ३, एष्ट २७

३ श्री गुरु प्रंय साहिब, जो हरि प्रभु का भे देइ सनेदा।

तिस गुरु कै गृह पीसंड नीत ॥५॥६॥ गंडदी गुमारेरी नहला ५, पृष्ठ २३३-४०

बताया है, "अन्तःकरण में सद्गुरु की आराधना करनी चाहिए। जिहुर से गुरु का जप करना चाहिए। नेत्रों से भक्ति-भाव से सद्गुरु का दर्शन करना चाहिए। कानों से गुरु का शब्द सुनना चाहिए भाग

गुर में जब पूर्ण और एकनिष्ट मिक्त होती है, तभी उसकी आन्तरिक सेवा हो सकती है, तभी श्वास-प्रश्वास से उनका स्मर्ग और जप हो सकता है, तभी गुरू को अपना प्राण समका जा सकता है और तभी उसकी अपनी सर्वस्व राशि समकने की बुद्धि प्राप्त होती है ?।

सद्गुरु की सेवा एवं कृपा का फल— सद्गुरु की सेवा और कृपा का महान् फल होता है। समस्त श्री गुरुग्रंथ साहित के पृष्ठ-पृष्ठ में उसका दर्शन है। गुरु की कृपा एवं सेवा से लौकिक एवं पारलौकिक दोनों ही प्रकार के कल्याण होते हैं। लौकिक सुखों में वड़ी-वड़ी सिदियाँ और अनेक प्रकार के सुखों की गणना की जा सकती है। पारमार्थिक कल्याण में विवेक, वैराग्य, जान, योग, और मांक सभी का समावेश है।

पूर्ण गुरु की आराधना से सारे कायों की सिद्ध होती है और सारे मनोरयों की पूर्ति होती है—

गुरु प्रा बाराबे। कारज सगले सगले साबे। सगल मनोरम प्रे। बाजे अनहद त्रे आक्षाकटाटरात सद्गुर की प्राप्त से ऋदियाँ नंसदियाँ तक चेरी हो जाती है। इनकी

प्राप्ति सांसारिक ऐश्वर्व प्राप्ति की चरमधीमा है। ऋदि-सिंद की प्राप्ति से बहुकर कोई भी सांसारिक विभृति नहीं है—

सतगृह मिलिए, उलटी भई नव निधि खरचिउ खाउ । अठारह सिधि पिक्कै लगीचा फिरनि निज घर बसै निज थाई ।।

२थी गुरु प्रथ साहिब, तिसु गुरु कउ सिमिस्ट सासि सासि ।। गुरु मेरे प्राण सितगुरु मेरी रासि ॥१॥रहाउ॥सा

गउदी, महला ५, पृष्ट २३६

१, श्री गुरु श्रेथ साहिब, श्रंतरि गुरु झाराधणा, जिह्ना जपि गुर नाउ ॥ नेत्री सतिगुरु पेखणा, सुवणी सुनणा गुर नाउ ॥ गुजरी की वार, महला ५, पृष्ट ५१७

व, श्री गुरु ग्रंथ सहिब, सोरिंठ महला ५, प्रष्ट ६२६

थ, श्री गुरु ग्रंब सहिब, सिरि रागु की बार, महला ३, प्रष्ट ६ १

बरन्तु सच्चा मृमुचु तो इनकी और फूटी ऋाँख से भी नही देखता। विवेकी माधक तो ज्ञान, भक्ति श्रीर वैराग्य ही चाहता है आर उसे भिलता भी है। सद्गुरु की प्राप्ति की वास्तविक सिद्धि तो जन्म-मरस्य का नाश है। गुरु के प्रभाद से ही ऋहंकार का सर्वया नाश होता है । सद-गुर की महती अनुकम्पा से ही ब्रह्मशान की पाति होती है 3। सद्गुरु की कृपा से ही योग की बड़ी से बड़ी सिड़ियाँ - अनाहत सबद, दशम द्वार की प्राप्ति होती है ।

सद्गुद की सेवा से दी परमात्मा का भय, वैराव्य, भक्ति, पेम आदि

प्राप्त होते हैं-

गुर सेवा नाउ पाईऐ सचै रहे समाइ। सबदि मंनिएे गुरु पाईऐ विचहु आपु गवाइ। अनुदिनु भगति करें सदा साचै की लिव लाइ ॥ नामु पदारशु मनि बसिम्ना नानक सहजि समाह ॥ " ४॥ १ ॥ ॥ ५२॥ सति गुर दाते नामु दिहाइचा । एवं. बड़ भागी गुर द्रस्तनु पाइआ ॥ ६ ३॥६॥ गुरु अमरदास जो ने सद्गुरु सेवा त प्राप्त होने वाले फलो का

२ भी गुढ़ अन्य सहिब, गुर परसादी हउमै जाए ॥८।।⊂।।€

माक, महला ३, पृष्ठ ११४ भी गुरु प्रन्य साहिब, कहु नानक गुरि बहसु दिखाइआ।

मरता जाता नद्रि न चाड्या॥४॥४:।

गडदी, महला, १ पृष्ठ रेप्रर

थश्री गुरु श्रंथ साहित, सतिगुर मिलिए धावतु थन्हिया निजयरि वसिया बाए।।

तह अनेक बाजे सदा अनहदु है सचै रहिका समाए।। श्रासः, महला ३, पृष्ठ ४४०-४१

श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, ऐ मन ऐसा सतिगुरु खोजि खहु जित सेविऐ जनम सर्य दुखु बाई।। बढहंस की बार, महला ३, इंड ५३३

५, श्रीगुरु प्रन्य सादिब , सिरी रागु, महला ३, पृष्ठ ३३-३४

६. श्रीगुरु ग्रन्य साहित , माम, महला ४, एष्ठ ६६

निम्नलिखित दङ्ग से एकबीकरण किया है'--

- १. अमृत-रस प्राप्त होना।
- २. स्वयं तरना और गारे कुल को तारना।
- ३. हृदय में नाम का निवास हो जाना ।
- ४. नाम में अनुरक्त होकर संसार-सागर से पार होना।
- ५ सदैव प्रमु का सेवक बने रहना।
- ६. श्रहंकार का नाश इं!ना।
- ७. आन्तरिक इदय-कमल का प्रस्कुटित होना।
- अनाइत थब्द माप्त होना ।
- ६. ब्रात्म-स्वरूप में स्थित होना ।
- १०. यह में ही उदाधीन वन जाना।
- ११. सबी वासी प्राप्त होना ।
- १२. शाहवत मक्ति में रमण करना।
- १३. निरन्तर परमात्मा का जप करना ।
- १४. निर्वाणावस्था प्राप्त होना ।

गुब्सेवा खीर गुब्द की कृथ से प्राप्त होने वाले कल ऋसंस्य हैं। उनकी गणना की ही नहीं जा सकता। गुब्द सेवा से प्राप्त होने वाले कलों का सावारण प्राणी ऋनुमान हो नहीं कर सकता। उन्हें तो कोई पूर्ण सद्गुब्द ही जान सकता है।

## (या) नाम

मध्य युग के संतों में नाम के प्रति ऋपूर्व निष्ठा और विश्वास—मध्य-युग के लगभग सभी संतों ने नाम के प्रति ऋपूर्व अदा दिखलायों है। इस युग के सगुण और निर्मुण दोनों प्रकार के मत के संतों ने नाम की महिमा खूब गायों है। नाम-माहात्म्य भागवत द्यादि प्राय: समी पुगायों में पाया जाता है, पर मध्य-युग के भक्तों में इसका चरम विकास

---

<sup>1.</sup> शीगुरु प्रन्थ साहिब , ऐ सन मेरे भरमु न कीजै।

नानक नामि रते निहकेवल निरवाणी ॥ गड़की गुद्धारेरी, महला ३, पृथ्ठ १६१-६२

हुन्ना है। कबीर, दिर्यादेव, दूलनदास, सहजीवाई, गरीबदास, पलटू साहब ब्रादि के नाम के प्रति अपनी असीम अदा, मिक्त, विश्वास अभिव्यक्त किया है। सगुरावादों कियों में भी यही विश्वास पाया जाता है। गोस्वामी जुलसीदास जी ने रामचिरतमानस के बालकारड के प्रारम्म में नाम की महिमा विस्तार के साथ गायी है ब्रीर कहा है कि ब्रह्म श्रीर राम अर्थात् निविशेष चिरमयस्ता और श्रखराडानन्त प्रेम स्वरूप मगवान् इन दोनों में नाम बड़ा है। नाम की इतनों महिमा है कि उसका वर्शन स्ययं राम भी नहीं कर सकते। इस प्रकार नाम की महिमा के सम्बन्ध में सभी संत एकमन हैं।

श्री गुरु प्रनय साहिय में नाम-माहात्म्य — श्री गुरु प्रनय साहिय नी में नाम की अपार में हमा का गुणगान हुआ है। नाम और नामी में किसी प्रकार का अन्तर नहीं है। दोनों एक हैं। नाम नामी का प्रतीक है। सिताम ही कर्त्ता पुरुष, एक और आंकार है। सारी स्विट को रचना नाम ही द्वारा हुई है। नाम ही सारे स्थान बना हुआ है। अतः नाम के बिना स्थान का कोई अस्तित्व नहीं है। समस्त जोव, खण्ड-ब्रह्माण्ड, स्मृति, वेद, पुराण, श्रवण, ज्ञान, ध्यान, आकाश, पाताल, सारे दृश्यमान आकार नाम ही द्वारा धारण किये गए हैं। नाम से ही सब उत्पन्न होते हैं और नाम में ही सब समा जाते हैं। क

<sup>1.</sup> हिन्दी साहित्य की भूमिका, हजारी प्रसाद द्विवेदी, पृष्ठ ६२

२. ब्रह्म राम ते नाम बड़, बरदायक वरदानि । रामचरित सत कोटि महँ, जिय महेस जिय जानि ॥ रामचरित मानस, वाल काण्ड ।

३. कहउँ कहाँ लिंग नाम बदाई । राम न सकहिं नाम गुन गाई ॥ राम चरित मानस, बाल काएड ।

४. श्रीगुरु श्रन्य साहिब , जेता कीता तेता नाउ । विणु नामै नाही को थाउ ॥ अपुजी, पौड़ी १३, एष्ट ४

५. भ्रीगुरु ग्रन्थ साहिब , नाम के भारे सगत्ने जंत ।

नाम कै धारे सगल श्राकार ॥ गउदी, सुसमनी महला ५, पृष्ठ २८४

६. श्रीगुरु ग्रन्थ साहिब , नामे उपजै नामे बिनसै नामे सिच समाए ॥ गउदी प्रवी, महला ३, पृष्ठ २४६

नाम ही चारों वेदों का सार है । अनेक लोजों के परचात् नाम ही तत्त्व प्रतीत हुआ है । नाम ही कालयुग का पुरश्चरण है 3 । नाम ही सारे साधनों का साधन है ४ । नाम ही सबस्य निधान है ४ । नाम ही जप, तप, संयम का सार है । लाखों, करोड़ों, कर्म और तपस्थाएँ नाम के सहरा नहीं है । अनेक प्रकार के कठिन अत और साधन नाम की समानता नहीं कर सकते । नाम ही रा, जवाहर, सन्य, संतोप, ज्ञान, सुल और दया का

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, स्रोजत स्रोजत स्रोजि भीचारीश्रो रामु नामु ततु सारा ॥१॥१०॥

सोरिंड, महला ५, युष्ठ ६११

३. भी गुरु प्रंथ साहिब, नाम ततु किल यहि पुनहचरना ॥ गउदी, बावन ऋसरी, महला ५, प्रष्ठ २५४

भ. भी गुरु ग्रंथ साहिब, नामो गित्रानु नाम इसनाना इरि नामु हमारै कारज सवारे ॥ १॥ ५॥ २॥।

कानदा, महला ५, पृष्ठ १३०२

५. भी गुरु प्रंथ साहिब, मेरे सरबसु नामु निधानु ॥१॥७॥८॥ नट नाराइन, महला ५, एष्ट १७६

६. भी गुरु प्रथ साहिब, भहिनिसि रामु रमहु रंगि राते एहु जपु तपु संजमु सारा है ॥३॥४॥१०॥

मारू सोलहे, महला १, पृष्ठ १०३०

 भी गुरु प्रंथ साहिब, हरिनामे तुलि न पुजई जे लख कोटी करम कमाह ॥२॥१४॥

सिरी रागु, महला १, एष्ठ ६२

८. भी गुरु प्रंथ साहिब, सरीरु कटाइ होमै करि राती। बरत नेम करें बहु भाती।।

नहीं तुबि राम नाम बीचार । नानक गुरमुखि नामु जपीएँ इक बार । गउदी, सुखमनी, महला ५, एष्ट २६५

<sup>1.</sup> भी गुरु प्रंथ साहिब, चतुरथ चारे वेद सुणि सोधिम्रो ततु बीचारु। सरब खेम कलिम्राण निधि राम नमु जिप सारु॥ थिती गउदी, महला ५, एष्ट २६७

खजाना है और अनुतम भागडार है । नाम घन परम घन है, यह स्थिर है, सत्य है। यह धन अग्नि, चेर और यमदूतों द्वारा नष्ट नहीं किया जा सकतार । नाम के सीदे में सदा लाभ ही लाम है। माया, मोह सब दुःख रूप हुँ । ये सब खोटे ज्यासार हुँ । नाम में सारे पदार्थ और अध्य सिद्धियाँ निहित हैं " ।

इस प्रकार नाम की 'कीमत' की 'मिति' वर्षानातीत है। सबचे नाम की तिल मात्र बड़ाई भी वर्णनातीत है। चाहे कथन करते-करते थक भले ही जायें, परन्तु नाम की कीमत को वर्णन नहीं हो सकता है ।

नाम बिहीन जीवन -- नाम के विना मनुष्य को लोक-परलोक दोनों ही नष्ट हो जाते हैं। नाम को छोड़कर हैत माव में पड़ने के कारण जप,

1. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, स्तन जवेइर नाम । सतु संतोखु गिश्रान ।

मेरे राम को संडारु ॥१॥ रहाउ ॥२४॥३५॥ रामकली, महला ५, एव्ट ८६३

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, हिर धनु निरमद सदा असदिक है साचा । इडु हिर धनु अगनी तसकरें पाणीए किसे का गवाइन्ना न जाई ॥ सही, महला ४, पृष्ठ ७३४

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, वसर नामु सदा सामु है ॥१॥४॥ वडहंसु, महला ३. पृष्ठ ५७०

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, माइन्ग्र मोहु सभु दुखु है खोटा एहु वापारा राम HEUSH

वहहंस, महला ३, पृष्ठ ५७०

अ. श्री गुरु श्रंथ साहिब, सगज पदारथ असट सिधि नाम महारस माहि ।। राग् गडको वैरागणि, महला ५, पृष्ट २ ०३

इ. श्री गुरु प्रेय साहिब, नावै की कीमति मिति कही न जाड़ ॥१॥८॥ धनासरी, महला ३, पृष्ट ६६६

७. श्री गुरु प्रंय साहिब, साचै नाम की तिलु विदेशाई । श्रांसि यके कीमत नहीं पाई ॥२॥२॥

रागु जासा, महला १, पृष्ठ ३८३

तम और संयम सभी नच्छ हो जाते हैं। विना नाम के प्राणी अंधों के समान अमित होकर भटकता फिरता है और वार-बार जनमता और मरता है । इसके बिना प्राणी अपिवन होंबना रहता है । नाम के बिनाजितने भी कर बहार है, वे सब मृतक के भूकार के तुरुष हैं। नाम-विस्मरण करके रसी और भोगों का भोगना सुख विहीन है। उन मोगों के भोगने में स्वप्न में भी सुख प्राप्त होता है। वे शरीर में रोगों की उत्पत्ति के कर एए ही बनते हैं....... यदि नाम में अनुराग नहीं है, तो करोड़ों कमों को कर के मी नरक ही जाना पड़ता है। जो व्यक्ति हरि के नाम की आराधना नहीं करते, वे यमपुरी में चोरों की माँति बाँचे जाते हैं। जो नाम को त्याग कर अन्य रसों में भूखे रहते हैं, वे नाना भींत के बलेश मोगते हैं । जो

२. क्षी गुरु प्र'य साहिब, विखु नावें सभ डुमणी दूजै भाइ खुन्नाइ।

भरमि सुंकाणा बंधुला फिरि फिरि बावै बाइ॥ सिरी रागु, महला ३, पृष्ट ३५

३. श्री गुरु प्रंथ साहिब, मैला हरि के नाम बिनु जीउ ॥ सारंग, महला ५, ए६ १२२४

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, नाम बिना जेता बिटहार। जिट मिरतक भियिश्रा सींगार ॥२॥

नामु विसारि रस भोगु ॥ सुख सुपनै नहीं, तन महि रोन ॥

नाम संगि मिन प्रीति न लाई । कोटि कस्म करतो नरिक जाई । इरि का नामु लिनि मिन न ब्रासाधा । चौर की निव्राई जमपुरि शाधा ॥ रागु गडदी, गुवारेरी, महला भ, पृष्ठ २४०

भ. भी गुरु प्रंथ साहिब, जनरस महि भोलाइबा बिचु नामै दुस पाइ॥ बासा, महला ३, पृष्ट ४३०

श्री गुरु ग्रंथ साहिथ, नानक नावहु बुधिया हलतु पलतु सभु जाइ।
 जषु तषु संजमु सभु दिरि लङ्का मुठी दूजै माइ॥
 सोरिट की वार, महला ३, प्रष्ट ६४८

परमानंद स्वरूप (नाम) के यश का अपण नहीं करते, वे पशु-पन्नी, तियंक् योनि के जीवो से भी गये बीते हैं ।

नाम ही सारे सुखी का सार है। नाम की छोड़कर माण-जनित सारे कर्म व्यर्थ हैं और द्वार के समान हैं । नाम-रहित यस, होम, पुरुष, तप, पूजा आदि सब व्यर्थ हैं। इनसे शरीर दुखी ही रहता है और नित्य दुःख ही सहना पड़ता है। नाम के बिना मुक्ति की प्राप्ति नहीं हो सकती की नाम के बिना योग की प्राप्ति नहीं हो सकती की नाम के बिना न तो मुक्ति ही होती है, न अभान ही दूरता है भी सार्शिय यह कि नाम के बिना चिन्ता और भूख नहीं मिरती तथा सुख की भी प्राप्ति नहीं होती है। नाम के बिना शान्ति नहीं प्राप्त होती थे। इसके बिना तृष्ति भी नहीं मिलती दे।

 श्री गुरु प्रथ साहिब, जो न सुनहिं जसु परमानन्दा । पसु पंसी तृगद जोनि ने मंदा ॥

गडबी, महला ५, पृष्ट १८८

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मन रे नाम को सुखसार।

बान काम विकार माइचा सगल दीसहि झार।

सारंग, महला ५, एष्ठ १२२३

इ. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जगन होम पुंन तप पूजा देह दुखी नित दूख सहै। राम नाम बिनु मुक्रित न पार्वास मुक्ति नामि गुरमित लई॥ भैरउ, महला १. एष्ट ११२७

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, नानक विनु नावै जोगु कदे न होवै देखहु हिंदै बीचारे। रामकली, महला १. सिथ गोसटि, पृष्ठ ६४६

प. भी गुर प्रथ साहिब, राम नाम बिनु मुकति न होई है, तुटै नाही श्रीममाने॥

सारंग, महला ५, १९८ १२०५

६. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रंतरि चिंता नैशी सुस्ती, मूर्ति न उतरै सुस्त । नानक सचे नाम बिनु किसी न स्वयों दुखु ॥

गउदी की वार, महला ५, १८८३१६

». श्री गुरु प्रंथ साहिब, राम नाम बिनु सांति न श्रावै। भैरउ, महला १, एष्ट ११२७

८. श्री गुरू ग्रंथ साहिब, राम नाम बिनु तृपति न श्रावै ।। भैरउ, महला १,

परमात्मा के विविध नाम —श्री गुरु ग्रंथ साहिब में परमात्मा के किसी विशेष नाम का हो प्रयोग नहीं हुआ है। गुरुआ ने स्थान-स्थान पर इस बात का संकेत किया है कि परमात्मा के असंख्य नाम हैं। उनकी संख्या इतन अधिक है कि जिहा द्वारा उनकी गणना हो ही नहीं सकती । वे नाम अनेक हैं, उनकी कीमत नहीं पायी जा सकती ।

वास्तव में, परमात्मा किसी खास नाम के ऋन्तर्गत नहीं सीमित किया वा सकता। उसका बास्तविक नाम के बज उसकी सत्यता ऋयवा ऋस्तित्य का लब्स अयवा प्रतोक हो सकता है। रोघ जितने नाम, मनुष्य की भाषा में बरते जाते हैं, वे सभी कृत्रिम नाम हैं। परमात्मा के ऋस्तित्य का बोधक केवल 'सितनामु' है, जिसका भाव सर्वत्र्यारी सत्ता है। परमात्मा के समीप कोई विशिष्ट शब्द अयवा नाम कोई विशेष ऋर्य नहीं रखता। नाम तो केवल शादिक भावों के प्रकाशन का संकेत मात्र है। परमात्मा घट-वट ब्यापी होने के कारण हमारे आति कि भावों को भली-भाँति जानता ही है। उसके बुलाने के लिए किसी भाषा को आवश्यकता नहीं है। इसो बात को श्यान में रखते हुए सिक्ख गुक्आं में परमात्मा का कोई खास नाम नहीं रखा। हिन्दू-मुसलमानों दोनों ही धमों में प्रयुक्त होने वाले नाम गुक्वाणी में बड़ी अद्या से व्यवहृत हुए हैं वा गुक्वाणी में सगुण और निर्गुण दोनों ही नामों के प्रयोग हुए हैं, पर उन सबका प्रयोग निर्गुण श्रीर निर्गुण होनों ही नामों के प्रयोग हुए हैं, पर उन सबका प्रयोग निर्गुण ही अधी में हुआ है।

एक बार शाहंशाह जहाँगीर ने छुठें गुरु श्री हरगोविन्द जी से प्रश्न किया, "हिन्दू राम, नारायण, परब्रह्म श्रीर परमेश्वर की उपासना करते हैं श्रीर मुसलमान श्रल्लाह के उपासक हैं। इन दोनों श्रर्थात् हिन्दू-मुसलमानों की उपासना में क्या श्रन्तर है !" इस पर गुरु हरगोविन्द जो ने गुरु श्रर्जुन देव जी द्वारा रचित वाणो द्वारा उत्तर दिया "—

<sup>1.</sup> श्री गुरु ग्रंथ साहिय, श्रनेक श्रसंख नाम हिर तेरे न जाही जिह्ना इतु, गन्छे ॥ भैरठ, महला ४, पृष्ठ ११३५

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, तेरे नाम श्रनेक कीमति नहीं पाई ॥ मारू सोलहे, महला ३, एष्ठ १०६७

३ गुरमति दरशन, शेरसिंह, एष्ठ १५८

४. सिक्स रिलीजन, भाग ४, मैकालिफ्र, पृष्ठ १५

कारन करन करीम। सरब प्रतिपाल रहीम।

प्रलह श्रलस श्रपार। ख़ुदि ख़ुदाह वर वेसुमार ॥१॥

ध्रों नमो भगवंत गुसाई। सालकु रिव रिहश्रा सरब टाई ॥१॥रहारा।

जानाथ लगनीवन माथो। भर्ज भंजन रिद माहि श्रराघी॥

रिखीकेस गोपाल गोविन्द। पूरन सरवत्र मुखंद ॥२॥

मिहरवान मडला तृ ही एक। पीर पैकाम्बर शेख ॥

दिला का मालकु करे हाकु। कुरान कतेब ते पाकु ॥३॥

नाराइण नरहर दह्श्राल। रमत राम घट घट खाधार॥

वासदेव वसत सभ ठाइ। लीला किखु सखी न जाइ॥।॥।

पिहर दह्श्रा करि करने हार। भगती बंदगी देहि सिरजणहार॥

कहु नानक गुरि खोए भरम। एको श्रलहु पारब्रहम ॥।॥।३॥।

कहु नानक गुरि खोए भरम। एको श्रलहु पारब्रहम ॥।॥।३॥।

के लिए श्रकाल पुरुष के नामों में कोई श्रन्तर नहीं था। सभी नाम एक

शेरसिंह जो ने श्री गुरु ग्रन्थ साहित जो तथा दशम ग्रन्थ में प्रयुक्त होने वाले परभात्मा के नामी का वर्गीकरण निम्नलिखित ंग से किया है 3।

हिन्दू नाम ।
 र. मुसलमानी नाम !
 र. दिन्दू नाम — गुरुवाणी में अकाल पुरुष के लिए निगुंणी और सगुणी दोनों ही प्रकार के नाम पाये जाते हैं । निगुंणी नामों ने अच्युत, परब्रद्ध, अविनाशी, पूर्ण, सर्वमय, निरंकार, निगुंण, अपरंपार, सर्वाचार, अपोनि, स्वयंभु, अकालमूर्ति अध्यक्तअगोचर आदि नामों के प्रयोग मिलतेहैं अ

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्र'थ साहिव, समकली, महल ५, पृष्ठ ८३६-३७

२, गुरमति दरशन, शेरसिंह, प्रष्ठ १५६

३. गुरमति दरशन, शेरसिंह, पृष्ठ १५६

थ. श्री गुरु प्रथ साहिब, हे अचुत हे पारवहम श्रविनासी श्रवनास

हे संतह के सदा संगि निधास आधार ॥पददी ५५॥
गडदी, बावन अवसी, महला ५, पृष्ट २६१
तया, श्री गुरु श्रंथ साहिब, अमीव दरसन आज्नी संभड।
सकात मूरति जिंसु कदे नाही खड ॥
श्रविनासी अविगत अगोचर समु किंद्यु तुम्ह दी है लगा॥
मारू , महला ५, पृष्ठ १०८२

सगुणी नामों में श्राधकांशतः विष्णु के श्रवतार सम्बन्धी नाम पाये जाते है—यथा मधुस्दन, दामंदर, हुर्बाकेशः, गोवधनधारी, मुरली-मनोहर, हरि, मोहन, माधव, कृष्ण, मुरारां, घरणीधर, नृसिंह, नारायण, वामन,श्री रामचन्द्र, बनमाली, चक्रपाणि, गाणीनाथ, वासुदेव, मुंकंद, लक्ष्मीनारायण, कमला-कन्त, श्रीरंग, केशव, चतुर्भुंज, स्थामसुन्दर, शंक्षचकधारो, जगवाथ, गोपाल, शारंगधर,भगवान, विट्टूला, धनंजय, गाविन्द, कृष्ण, राम, श्रीधर श्रादि।

२. मुसलमानी नाम—मुसलमानी नामो में श्रल्लाइ,काद्रि, कराम, रहीम, बदुदा, लालिक, मिहरबान, मीला, पीर, पैगम्बर, शेख, पाक श्रादि नामों के प्रयोग मिलते हैं।

३. नवीन नाम-गुरुधो ने कुछ नवीन नामों के भी प्रयोग गुरुवाणी में किये है । शेरिट्ड ने इनशी चार कोटियाँबनायी है । वे निम्नलिखित हैं-

1.श्री गुरु प्रन्थ साहिब, मधुस्दन दामोदर सुधामी।

धनंजी वालि थिलि है महीऐ ॥१२॥२॥११॥ मारू, महला ५, एष्ठ १०८२-८३

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, दीन दश्झाल गोवाल गोविन्दा हरि विद्यावहु गुरमुखि गाती जीठ ॥

> निरहारी केसव निरवैरा ॥३॥६॥१३॥ माम, महला ५, एष्ट ६८

३, श्री गुरु ग्रंथ साहिब,जपि मना तूं राम नराइगु गोविन्दा हरि माधी ।

दुल हरण दीन सरण श्रीधर चरन कवल भराघीए ।।।।।३॥ रागु गउदी, महला ५, पृष्ट २४८

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, चलाहु श्रलखु चगंम, कादरू करणहारू करीमु । सभी दुनी बावण जावणी मुकामु एकु रहीमु । सिरी रागु, महला 1, पृथ्ठ ६४

५. श्री गुरु ग्रंथ साहिव, कारन करन करीम। सरब प्रतिपाल रहीम ॥

दिला का मालकु करें हाकु। कुरान कतेब ते पाकु ॥ रामकली, महला ५, पृष्ठ ८६६-१७

६. गुरमति दरशन, शेरसिंह, प्रष्ट १६० १६१

(क) पहले प्रकार के तो वे नाम हैं, जिनसे परमात्मा के प्रेम में मिलता श्रीर समानता का भाव परिलक्षित होता है। इस भाव को प्रकट करने वाले नाम हैं—मिल, मीत, प्रोतम, पिस्रारा, सजस श्रीर यार ।

(ल) गुरु जी ने अकाल पुरुष की निर्लिसता और उचता की भावना को उसकी लिसता और सर्वविपापकता के साथ जोड़ कर नया आदर्श रखा है। गुरुवाणी में अकाल पुरुष को तरीवर (पेड़) भी कहा गया है । परमात्मा के स्वरूप की प्रकट करने का यह अलंकार मात्र है। नाम नहीं ।

(ग) दशम गुह ने कुछ ऐसे नामों के प्रयोग किये हैं, जिनसे बीर रस का भाव प्रकट होता है। महाबली योद्याओं के लिए ऐसे नाम ऋषव-श्यक हैं। उनके हृदय में इन नामों से बीर रस का संचार होता है। वे नाम निम्नलिखित हैं—

ऋभिकेतु; ऋभिपाण, खड्गकेतु, महान काल, सर्वलोह, महालोह, सर्वकाल ऋ।दि<sup>४</sup>।

(घ) गुरु वाणी में कुछ ऐसे नाम भी हैं, जो ऋषाभ्यदायिकता के

परिचायक है-उदाहरणार्थ 'श्रधरम' श्रीर श्रमजहन' ।

वाहिगुरु—वाहिगुरु नाम सिक्खों में बहुत अधिक प्रचलित है।
यह सिक्खों में उसी भाँति प्रचालत है, जिन प्रकार मुमलमानों में 'अल्लाह',
हिन्दुओं में राम नाम प्रचलित है। खालमा के निर्माण के साथ ही साथ
'वाहिगुरु' नाम अधिक ज्यापक हो गया और यह परमात्मा का विशिष्ट नाम समक्षा जाने लगा। परन्तु गुरु नानक देव का बदाचित् यह तात्पर्य

<sup>1.</sup> गुरमति दरशन, शेरसिंह, पृष्ठ १६•

२. टीक यही भावना श्रीमद्भगवद्गीता में भी पायी जाती है
जब्बंमुलमधःशालमश्वर्थं प्राहुक्ययम् ।
श्रीमद्भगवद्गीता, श्रष्याय १५, रलोक १

कटोपनिषद् में भी यहां विचार दिखाई पड़ता है— उर्ध्वमूलोऽवाकशास एपोऽश्वत्थः सनातन: कटोपनिषद्, श्रध्याय २, वन्जी २, मन्च १

३ गुरमति दरशन, शेरसिंह, पृष्ट १६०

४ गुरमति दरशन, शेरसिंह, प्रष्ट १६०

५. गुरमति दरशन, शेरसिंह, प्रष्ठ १६०-१६१

नहीं था कि वाहिगुरु को 'परमात्मा' का विशिध्य नाम बनाया जाय। 'वाहिगुरु' में परमात्मा के नाम की भावना उतनी अधिक नहीं है। हाँ, यह बात
आवश्यक है कि सिक्खों के लिए 'वाहिगुरु' का जय आवश्यक है।
इसका माय यह है कि सिक्ख गुरु अकाल पुरुष के अस्तित्व और सर्वव्यापकता की अनुभूति पर्यतां, समुद्रों आकाश से लेकर बालू के क्यों तक
में करे। जब कोई सिक्ख प्रकृति में अकाल पुरुष की आश्चर्यमयी भावना
को अनुभूति करेगा, ता वह "विस्माद" (आश्चर्यमय) अवस्था में आ बायगा
और उस आनंदमयी अवस्था में उसके मुँह से अकस्मात् 'वाहि गुरु, बाहिगुरु' निकल पड़ेगा । सारांश यह कि 'वाहिगुरु' मन की 'विस्माद' अवस्था
का अन्तिम चि ह है। यह 'राम' अथवा अल्लाह की भाँति संज्ञक नाम नहीं
हें। तैक्तिरीयोपनिषद् में भी इसी आनन्दमयी अवस्था की अनुभृति के पश्चात्
साधक के मुख से निभ्नलिखित उद्गार अकस्मात् निकल पढ़ते हैं—

पुतस्साम गायन्नास्ते । हा३ बु हा ३, ३ हा, ३ बु 3।।

श्रयांत "सब रूप हाने कारण ब्रह्म ही साम है। उस सबसे श्रामित्र रूप लोक पर श्रनुबद करने के लिए साम गान करता है। किस प्रकार साम गान करता है है। इ. इ. हा ३, हा ३, हु ३—ये तीन शब्द 'ब्रहों' के सूचक हैं। इस श्रथ में श्रात्यन्त विस्मय प्रकट करने के लिए है। ""

इस प्रकार "वाहिगुरु" विलकुल नवीन शब्द है। यह सिक्स की आंतरिक श्रवस्था का प्रतीक है।

नाम-जप-भी गुरु प्रन्य साहित में नाम-जप श्रीर नाम-स्मरण पर बहुत अधिक बल दिया गया। नाम-जप तथा नाम-स्मरण से ही परमात्मा की समीपता प्राप्त होती है। गुरुवाणी के पदों पर ध्यान देने से नाम-जप तीन प्रकार के प्रतीत होते हैं—

१. साधारण जप। २. म्रजपा जप। ३. ।लय चर।

१. गुरमति दरशन, शेरसिंह, १९८ १६१

२. गुरमति दरशन, शेरसिंह एष्ट १६१

३. तैतिरीयोपनिषद्, वल्ली ३, श्रनुवाक १०, मंत्र ५

४. शांकर भाष्य, (तैतिशीयोपनिषद्) गीता प्रेस, गीरखपुर, पुष्ठ २४४

१ साधारण जप—साधारण जण जिहा से प्रारंभ होता है। कतियय विदान इस जप को 'तोता रटनी' जप कहते हैं और उनकी यह धारणा है कि इस जप से कुछ लाभ नहीं होता। परन्तु हमारी समक में उनकी वह धारणा ठीक नहीं है। पहले पटल साधक को अपनी नाम-जपसाधना में साधारण जप का ही सहारा लेना पहता है। यह साधारण जर, 'अजरा अप' तथा 'लिव जप' की नींव है। साधारण जप स्थूल अवस्य है, पर इससे शरीर में स्थित मल-विद्येगों का नाश होता है। पंचम गुरु अर्जुन देव ने इस जप की महत्ता भली भौति सिद्ध की है। उनका कथन है "सर्व निवासी परमारमा घट-घट-वासी है। वह सबमें लिपायमान होकर भी अलिस है। वैसे तो नाम का निवास सब स्थानों में है, पर संतों की जिहा में विशेष रूप से हैं। जिहा जप साधारण होते हुए भी धीरे-धीरे असाधारण प्रभाव दिखलाता है। रसना के जप से धीरे-धीरे तन, मन दोनों ही निर्मल हो जाते हैं। स्वयं भी नाम-जप करना चाहिए और दूसरों से भी नाम-जप करना चाहिए

२ अजपा-जप — जब साधारण-जव अथवा जिह्ना-जप का पूरा-पूरा अभ्यास हो जाता है, तब अजपा-जप का प्रारंभ होता है। अजपा-जप में जिह्ना का काम समाप्त हो जाता है और श्वास-प्रश्वास के आधार पर प्रारम्भ होता है। श्वास-प्रश्वास के तार पर यह जप होता रहता है। गुढ नानक देव ने उपर्युक्त अजपा-जप के लिए बहुत बल दिया है—

श्रजपा जापु जपै मुखि नाम ॥१६॥१॥

बिलावलु, महला १, प्र ८४०

३. लिव-जप-जिह्ना जप परमात्मा-प्राप्ति का प्रथम धोपान है।

श्री गुरु प्रन्थ साहिब, सरब निवासी घटि घटि वासी खेपु वहीं नानक कहत सुनहु रे लोगा संत रसन को बसदीब्रउ ॥ जैतसरी, महला ५, प्रष्ट ७००

२. श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, रसना सचा सिमरीए मनु तनु निरमल होह । सिरी रागु, महला ५, पृष्ट ४३

३. श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, सिमरि सिमरि सिमरि सुश्च पावहु । श्रापि जपहु श्रवरहु नामु जपावहु ॥ गउदी सुखमनी, महला ५, पृष्ट २६०

यह प्रथम सोपान अजपा-जप तक पहुँचा देता है, जो परमात्मा-प्राप्ति का दितीय सोपान है। अजपा-जप से किर इम तृतीय और अंतिम सोपान तक पहुँच जाते हैं। लिय-जप ही अंतिम सोपान है। लिय-जप में वृचि द्वारा जप होने लगता है। यह जप अत्यन्त भाग्यशाली साधक को प्राप्त होता है। इस जप में शरीर, जिहा और मन एकनिष्ठ और केन्द्रीभृत हो जाते हैं अर्थात् शरीर, जिहा और मन तीनों से एक साथ जप होता रहता है। गुरु नानक देव ने एक आध्यातिमक रूपक दारा इसका चित्रण किया है—

काइत्रा कागतु जे थीए, विचारे मनु मसवाणी धारि । ललता शेखणि सच की विचारे हिर गुण लिखहु वीचारि ।। धनु लेखारी नानका विचारे साचु लिखे उरधारि ॥८॥३॥ सोरठि, महला १, एष्ट ६३६

श्रथांत् "शरीर कागज हो, मन दवात श्रीर जिह्ना लेखनी हो श्रीर हिर का गुगागान ही उसकी लिखावट हो। तात्पर्य यह कि मन रूपी दवात में जिह्ना रूपी लेखनी हुवो कर हिर गुगा की लिखावट शरीर रूपी कागज पर लिखी जाय। नानक कहते हैं कि ऐसा लेखक धन्य है, वह हृदय में सत्य हा धारण करता है श्रीर उसी की लिखता है।"

लिय जर में मनुष्य का व्यक्तिगत स्नान्तरिक भाव, ब्रह्मारह के सम्बद्धिगत स्नान्तरिक भाव में मिलकर विलीन हो जाता है। यह निममता ऐसी घनीभूत होती है कि न तो बोड़ने से टूटती है स्नीरन खुड़ाने से खूटता है। इस लिय जप के बिना सारा जीवन थोथा स्नीर व्यथं है—

साची लिबे बिनु देह निमाणी। देह निमाणी लिबे बामहु किचा करे बेचारिया।॥६॥

गुरुमुख लिव-जप में निरन्तर जगता रहता है। लिब-जप की अनु-भूति मात्र जप है। इसमें तो अनुभूति मात्र ही अर्थाग्रह रहती है—

गुरमुखि जागि रहे दिन राती। साचे की लिव गुरमति जाती ।

इस प्रकार यह लिय-जप अत्यन्त दुर्लंभ वस्तु है। करोड़ों में विरला ही इस जय को करता है। इस लिय जप का परिखाम यह होता है कि भूठ

१ श्री गुर प्र'थ साहिब, रामकर्ला, महला ३, बनन्दु, पृष्ट ३१७

२ थ्री गुर प्रथ साहिब, मारू सोलहे, महला १, पृष्ठ १०२४

और लालच समाप्त हो जाते हैं। जो कुछ भी होता है, यह सहज मान से होता जाता है। साधक को कुछ प्रयास नहीं करना पड़ता। वह निरन्तर परमात्मा के रस का पान करता रहता है—

गुरसुवि राम नामि किय लाई । कूदै लाजचि ना लपटाई ॥ जो किछु होवे सहजि सुभाइ । हरि रसु पीये रसन रसाइ ॥ कोटि मधे किसहि सुनाई । आपे बससे दे वडिकाई ॥

नाम-प्राप्त

नाम-प्राप्ति के लिए अन्तरिक प्रेम आवश्यक है— नासु न पावहि बिनु असनेहरे ॥२॥४॥२४॥

नाम का निवास ऋगुद श्रन्तः करणा में नहीं रहता। निर्मल मन ही उसका निवास स्थान है—

इरि जीउ निरमल निरमला निरमल मनि वासा<sup>3</sup> | 14 रहाछ ||०४|२६|| श्री गुरु ग्रंथ साहित में इस बात पर अत्यविक बल दिया गया है कि नाम-पासि गुरु द्वारा हो होती है—

स्रतिगुर ते दृशि पाईए भाई।

अंतरि नामु निधानु है पूरै सितगुरि दीया दिखाई । ।।।।रहाउ ॥

तया, गुरु ते नामु पाईऐ वडी वडिकाई k ॥१॥४॥२६॥

तथा, सतिगुर दातै नामु दिहाइश्वा ।। बहुभागी गुर दरसनु पाइशा ।

तथा, सितगुर दाता राम नाम का होच दाता कोई नाही ।।२॥।। नाम-प्राप्ति के लिए इसीलिए गुच-मेवा आवश्यक है—

रसना नामु सभु कोई कहै। सतिगृरु संवै ता नामु लहै ।।

<sup>1,</sup> श्री गुरु प्रंथ साहिब, मलार, महला ३, एष्ट १२६२

२- थी गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी गुआरेरी, महला ३, १५८ १५३

३. भी गुरु प्रंय साहिब, रागु ग्रासा, महला ३, प्रष्ठ ४३६

४, भी गुरु ग्रंथ साहिब, रागु बासा, यहला ३, प्रष्ठ ४२५

५, श्री गुरु ग्रंथ साहिय, रागु आसा, महला ३, प्रस्ट ४२४

६. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, माम, महला ४, पृष्ठ २३३

औ गुरु प्रेय साहिब, मलार, महला ३, प्रण्ड १२५६

८. श्री गुरु अ'ध साहिब, मलार, महला ३, प्रष्ठ १२६२ २२

तथा, गुर सेवा नाउ पाईपे सचै रहे समाइ ।।

तया, जिनी सतिगुर सेविका तिनी नाउ पाइका वृसहु करि वीचार<sup>3</sup>।

नाम-प्राप्ति के लिए परमात्मा की कृपा परमावश्यक है। परमात्मा की असीम अनुकम्पा से ही नाम-प्राप्ति होती है और बन्धन से निवृत्ति होती है। मन के सारे अंजालों का विस्मरण हो जाता है और गुरु के चरणों में में बद्धवा है—

करि किरपा दीका मोहि नामा बंधन ते खुटकाए। मन ते विसरिको सगलो धंधा गुर की चरणी लाए<sup>3</sup> ॥१॥६॥ अत: नाम-रूपी श्रीषधि उसी को प्राप्त होती है जिसके ऊपर पर-मातमा की कृपा होती है—

> नामु चउन्तश्च सोई जनु पावै । हरि किरपा जिसु प्रापि दिखावै र ॥४॥१०॥७३॥

सारांश यह कि नाम-प्राप्ति के लिए आतम-कृपा, गुब-कृपा और पर-मातम-कृपा तीनों ही आवश्यक है।

नाम-प्राप्ति के फल-नाम-प्राप्ति के अनन्त फल होते हैं। मोटे तौर से उन फलो को दो भागों में विभक्त किया जा सकता है-

१, संसारिक अथवा पेहिक कल।

२. पारमाधिक कल।

संचेप में प्रथक्-प्रथक् दोनों का विवेचन किया जायगा।

सांसारिक फल-परमात्मा के भजन वरने वालों मकों की चार श्रेखियाँ हैं-

श्रयाथीं, श्रार्त, जिशासु एवं शानी। श्रयाथीं श्रीर श्रार्त भक्ती की गणना तो कम या वेश सांसारिक श्रेणी में ही की जा सकती है, क्योंकि दे संसार के भोगों की प्राप्ति श्रयका दु:खों का निशरण ही चाहते हैं। जिशासु श्रीर शाना भक्त की गणना पारमाणिक भक्तों में की जा सकती है। परन्तु इतना तो निश्चय है कि जो जिस भाव से नाम की उपासना करता है, उसे

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रथ साहिब, सिरी रागु, महला ३, एण्ड ३३

२. श्री गुरु प्रथ साहिब, सिरी रागु की बार, महला ३, एष्ठ ४६

१. भी गुरु प्रय साहिब, धनासरी, महला ५, पृष्ठ ६७१

थ. श्री गुरु म'थ साहिब, सउदी सुचारेरी, महला ५, प्रष्ट १७६

उसी भाव की सिद्धि भी प्राप्त होती है। नाम अनन्त कल्पतर तथा कामधेनु है। इसी से यह सबकी मनोकामनाओं को पूरा करने में समर्थ है। नाम के गुषागान से लोक-परलोक दोनों ही सहावने हो जाते हैं। नाम की उपासना से किल्युग के सार बलेश मिट जाते हैं और यमदूतों से क्रुटकारा प्राप्त हो बाता है। इससे शतुओं का नाश हो जाता है, अन्य उपाय नहीं हैं। नाम-स्मरण से सारे रोगों का मूल ही नष्ट हो जाता है। नाम-स्मरण से सारो वस्तुएँ प्राप्त हो जातो है, कोई भी विन्न दिखायी नहीं पहला। परमात्म नाम-स्मरण करने वाले साधक की प्रतिष्टा स्वयं रखता है, कोई भी उसका अस्तित्व नहीं मिटा सकता। नाम-स्मरण से महान मुखों की प्राप्ति होती है। नाम के गुणागान से रोग समूल नष्ट हो जाते हैं नाम को मन में बसाने से सारो आशाओं की प्राप्ति हो जाती है और साथ ही किसी प्रकार का विन्न भी नहीं उपस्थित होता । नाम-जप से करोड़ों मनोरथ हाथ में आ जाते सारे कार्यं बन जाते हैं नाम को मान से आ जाते

हलतु पलतु होहि दोवे सुहेले । रामकती, महला ५,

पृष्ठ ८६५.

२. भी गुरु प्रंथ साहिब, किंत कबेस मिटेता सिमरणि काटि जमदूत फार ॥ १ रहाउ ॥

सन्नु-दहन हरिनाम कहन अवर कछु न उपाउ॥

2112112211

गूजरी, महला ५, पृष्ठ ५०२

३. भी गुद प्रंथ साहिब, सिमरत सिमरत प्रभ का नाउ। सगल रोग का बिनसिमा धाउ॥

गउदी, महला ५, पृष्ट १६१

थ. भी गुद्द ग्रंथ साहिय, तैदै सिमरिश हमु किञ्च लघमु विस्तम न दिठमु कोई॥

कोइ न लागै विधनु प्रापु गवाईए॥

गूजरी की बार, महला ५, एष्ठ ५२०

प्र. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जिन जिनि नामु धिखाइका तिन के काज सरे॥१४॥१॥ माभः, बारहमाहा, महत्ता प्र, पृष्ठ १३६

<sup>1.</sup> भी गुइ प्रथ साहिब, राम के गुन गाउ।

हैं। नाम-जप से मनोवांखित फलो की प्राप्ति होती है और सारे शोक तथा संताप दूर होते हैं? । नाम-जप और नाम-स्मरण से निरन्तर सुख की प्राप्ति होती है, सारे कल्मप, पाप, दु:ख, दरिद्रता और भूख नष्ट हो जाती है । जिसके हृदय में नाम का निवास है, उसके संपूर्ण कार्य हो जाते हैं श्रीर वह करोड़ी धन या जाता है " सारांश यह कि कारी शक्तियाँ श्रीर प्रभुता नाम की चेरी हैं ।

(२) पारमार्थिक फल--नाम-जय से प्राप्त होने वाले छांनारिक फल, तो पारमाधिक फलों की अपेज़ा अत्यन्त ग्रह्म हैं, क्योंकि वड़ी से बड़ी सांसारिक ऐश्वयं प्राप्ति अयवा सिंद नष्ट-धर्मा ही हैं। सभी नाम-स्पात्मक बरतुएँ नश्वर छोर इश्मगुर है। इसी से सक्चे भक्त परमात्मा से न तो कभी सांसारिक वैभव मांगते हैं, न किसी प्रकार की सांसारिक सिबि ही चाइते हैं। उनकी तो परम सिंद परमात्मा ही है। उनका तो परम वैभव हार ही है, क्योंकि सारी सिद्यों, सारे पेश्वयं नाम में ही प्रतिकित

भीरत, महला ५, पृष्ठ ११३०

सिरी रागु, महला ५, पृष्ठ ४८

३, श्री गुरु प्र'य साहिब, हरि हरि नामु जपहु मन मेरे जितु सदा सुखु होबे दिनु राती।

इरि इरि नामु जपहु मन मेरे जितु सिमरत सनि किलविख पाप सहाती ।।

हरि हिर नामु जपहु मन मेरे जितु दालदु दुस मुख सम बढि जाती ॥

सिरी रागु की बार, महला ३, पृष्ठ ४८

४, की गुद मंथ साहिब, जिसु नाम रिदे तिसु पूरे काजा ॥

जिसु नाम रिदै तिनि कोटि धन पाए ॥ १॥१॥४॥

मेरड, महला ५, पृष्ठ ११५५

🔾 भी गुरु प्र'य साहिब, सरब जोति नामै की चेरि ॥२॥३॥ वसंत, भहता 1, पृष्ठ 1140

१. श्री गुरु प्रथ साहिब, कोटि मनोरथ सावहि हाथ ॥१॥४॥

र, भी गुरु प्र'य साहिब, मन मेरे रामु नामु जपि जापि । मन इने फल भु चि त् सम् चुकै सोग सतापु ॥ रहाउ ॥१७॥८७॥

हैं। नाम का सच्चा प्रेमी, परमातमा का सचा मक्त तो सिद्धियों को नमन की मौति त्याग देता है। जिज्ञासु और ज्ञानी की हष्टि में बड़े से बड़ा ऐश्वयं बिना नाम के मिट्या है और चार-तुल्य है । उन्हें तो नाम में ही रक्त, जब हर, माणिक तथा अमृत प्रतीत होता है रे। वे तो नाम को ही अपना सर्वस्य समझत है और उन्हें नाम-धन के बिना अन्य धन विष के बहुआ प्रतीत होते हैं है ।

वहरा प्रतीत होते हैं । ग्रतः ऐसे भक्तों को पारमाधिक फल प्राप्त होते हैं । निर्मल नाम से इउमै का नाश होता है श्रीर रागात्मिका भक्ति की प्राप्ति होतो है, जिसे पर-मानन्द मिलता है । उने क्दैब हां ग्राप्तन्द हो श्राप्तन्द रहता है, कभी शोक नहीं होता । नाम से साधक स्वयं तो मुक्त ही होता है श्रीरों को भी मुक्त कराता है । नित्य के नाम-जय से काम की ब ग्रहंकार नष्ट हो जाते श्रीर एक परमात्मा में निष्ठा बहुती है ।

नाम-जप से साधक में जो परिवर्तन होते हैं, उनका गुरु अर्जुन देव ने इस मौति विक्या किया है, नाम-जप से सर्व प्रथम पराई-निन्दा का त्याग हो जाता है। लोभ, मोहादि दूर हो जाते हैं और परम वैष्युव की रहनी

श्री गुरु प्र'य साहिब, बिलु इरि नाम निधिका सभ छार ॥१॥४॥
 भैरत, महला ५, प्र. ११३७

२. थी गुरु अंथ साहिब, रतन जवेहर माथिका श्रंमूत हरि का नाउ ॥ शारकाटका।

सिरी रागु, महला ५, पृष्ठ ४८

३. श्री गुढ मंध साहिब, नाम-धन बिनु होर सभ बिखु जाग्र ॥१॥२॥ धनासरी, महला ३, एण्ड ६६४

४ थां गुद प्रथ साहिब, निरमल नामि इउमै मलु थोइ।

त्रापि सुकतु श्रवरा सुकतु करावे ॥३॥२॥ धनासरी, महला ३, एष्ट ६६४

भ् श्री गुरु प्रन्थ साहिब, हिर का नामु जवीपे नीत । काम कोध श्रहंकार बिनसै लगे एकै प्रांति ॥

शास्त्राद्यात । १३३॥

प्रसाती, महला भ, विभास, पृष्ठ १३४१

प्राप्त होती है, जिससे परमात्मा श्रत्यन्त निकट दिखायी पहता है। फिर वह अत्यन्त त्यामी हो जाता है। उस साघक का संग श्रहंबुद्धि से खूट जाता है श्रीर काम-कोध का सारा रंग उतर जाता है।.....वैरो और मित्र समान से लगते हैं, क्योंकि पूर्ण गरमात्मा सभी में क्याप्त होता है। प्रभु की श्राज्ञा मानने में सुख प्राप्त होने लगता है। । ।

गुद्ध रामदास जी ने नाम की खाराधना के निम्नलिखित फल बताये हैं, गुद्ध की वाणी द्वारा नाम सुनने से सभी कार्यों की सिद्ध हो गयी, खीर सारे कार्य खत्यन्त सुहावने लगने लगे। गुद्ध के मुख द्वारा नाम की खारा-धना से नाम रोम रोम में रम गया। नाम की खाराधना से (मन, बुद्धि, चित्त, खहंकार) सब कुछ पवित्र हो गए। उसी की खाराधना के फलस्वरूप नाम का वास्तविक रहस्य समक्त में आ गया कि 'उसका न कोई रूप है, न रेखा।' जो नाम सर्वत्र घट घट में ब्याप्त है, उसमें रमने से तृष्णा और भूख की निवृत्ति हो गयी, तन, मन शीतल हो गए तथा सुहावने प्रतीत होने लगेरे।"

एक स्थल पर गुढ अर्जुन देव ने गुढ द्वारा प्राप्त होने वाले नाम के जब से निम्नलिखित फल बतलाये हैं<sup>3</sup>—

श्री गुरु प्रंथ साहिब, प्रथमे छोड़ी पराई निन्दा । उतर गई सभ
मन की चिन्ता ।।

प्रभ की घानिया मानि सृद्ध पाइया। गुरि पूरे हिर नामु हदाह्या ॥३॥२०॥४०॥ भैरउ, महला ५, पृष्ठ ११४० २. भी गुरु प्रन्थ साहिब, वाली राम नाम मुखी सिथि कारज समि सहाए राम ।

> मनु तनु सीवल सींगाइ समु होत्रा गुरमति रामु प्रगासा ॥ रागु श्रासा, महला ४, १६ ४४३

३ भी सुरु प्रत्य साहिब, जासु जपत भड आपदा जाइ ।२॥

जासु जपत सुणि धनहत धुनै १२०।।२॥ रागु राउदी गुषारेरी, महस्ता ५, एट २१६

- १. सांसारिक आपदाएँ नव्ट हो जाती हैं।
- २. चंचल मन श्यिर हो जाता है।
- रे. पुनः दुःख की पाप्ति नहीं होती।
- ४. इउमै वरा में हो जाता है।
- ५. पंच कामादिक वशीभृत हो जाते हैं।
- 4. हदय में श्रमृत का संचार होता है।
- ७. तृष्णा-निवृत्ति हो जाती है।
- ८, परमारमा रूपी रतन की मान्ति होती है।
- करोड़ों पाप और ग्रपराध मिट जाते हैं।
- १०. मन शीतल हो जाता है और सारे मलों को लो देवा है।
- ११. अनेक वैकुएठ-निवास का फल होता है।
- १२. सहजावस्था के मुख में निवास होता है।
- १३. तृष्णा रूपी अग्नि नहीं बलाती।
- १४. काल का प्रभाव मी नध्ट हो जाता है।
- १५. भाग्य अत्यन्त निर्मल हो जाता है।
- १६. सारे दु:खों का नाश हो जाता है।
- १७. सारी कठिनाइयाँ समाप्त हो जाती है।
- १८. और अनाइत ध्वनि सुनायी पहती है।

इस स्थल पर सांसारिक और पारमार्थिक फल एक कर दिये गए हैं। अन्य स्थल के वर्णनों में भी यही बात पाथी जाती है।

नाम-जप से ही 'घरम खएड', 'गियान खएड', 'सरम खपड', 'करम खपड', तथा 'सचखपड' का बोध शक्य है'। नाम-जप से ही 'ग्रनहद कुन-कार' तथा 'संन समाधि' की प्राप्ति होती है'।

अन्त में नाम द्वारा ऐसी अवस्था प्राप्त होती है, जो वर्णनातीत है। यह मन, बुद्धि, चित्त से परे है। इस अवस्था का नामकरण गुक्जों द्वारा 'विस्माद अवस्था' किया गया है। नाम का 'अहूए' ही विस्माद है। इसकी

श्री गुरु प्रेध साहिब, देखिए 'धरम खरड आदि का स्वरूप', जपुजी, पृष्ठ ७-८

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, प्रभ के सिमरनि खनहद कुनकार । 1911 श। गड़बी सुख्यमनी, महला ५, पृष्ठ २६५

वास्तिकि स्थिति वही जान सकता है, जो इसका अनुमव करता है। यह वह अवस्था है, जो मनुष्य को अहंकार की चहारदीयारी से बाहर निकाल कर आत्म-स्वरूप में स्थित करके अलौकिक मस्ती प्रदान करती है । नाम की घनांभून अनुभूति ही विस्माद अवस्था है और विस्माद का 'जहूर' ही 'वाहिगुरु' पद है ?।

तभी तो गुरु श्रर्जुन देव ने कहा है—
विसमन विसम भए विसमाद ।
जिनि बूभिका तिसु आइका स्वाद । ॥८॥१६॥
तथा, नड निधि श्रंसनु प्रभ का नाम । देही महि इसका विसासु ॥
सुन समाधि अनहत तह नाद । कहनु न जाई अचरज विसमाद ।।
भारदे॥

इस विस्माद श्रवस्था में अभेद-स्थिति प्राप्त होती है। अतः इस श्रवस्था में भी विस्माद है, संसार मो विस्माद है और जीव भी विस्माद है। जीव, बद्ध और ब्रह्माग्रह सभी विस्माद श्रवस्था में एक हो जाते हैं। इसलिए गुरु नातक देव जी 'श्रासा की वार' में प्रत्येक वस्तु को विस्माद में ही देखते हैं। इन्हें वेद, नाम, जीव और जीवों के भेद श्रनेक रूप रंग, पवन, पानी, श्राम और श्राम के विधिष रूपों के खेल, खरड-ब्रह्माग्रह, संयोग-वियोग, भूल-भंग, सिकति-सलाह, राइ-कुराह, 'नेकै-दूरि' सब कुछ में विस्माद दिखायी पहता है—

विसमादु नादु विसमादु वेद । विसमाद जीश्र विसमादु मेद ॥ विसमाद रूप विसमादु रंग । विसमादु नागे फिरहि जंत ॥ विसमादु पउछ विसमाद पाणी। विसमादु श्रगिन खेडिर विदाणी ॥ विसमादु घरती विसमादु खाणी। विसमादु सादि सगिदि पराणी॥ विसमादु सजोगु विसमादु बिजोगु। विसमाद अ्छ विसमाद भोग॥ विसमादु सजोगु विसमाद सालाह। विसमाद उक्त विसमादु राहु॥

श्री गुरु प्रन्य साहिव, सु न समाधि नाम रस माते ॥७॥२॥
 गडड़ी, सुखमनी, महला ५, पृष्ट २६५

२. गुरमति दरशन, शेरसिंह,पृष्ट ३०८

३, भी गुरु अंथ साहिब, गउड़ी सुसमनी, महला ५, पूछ २८५

थ. भी गुरु प्रथ साहिब, गउदी सुसमनी, महला ५, पृष्ठ २३३

विसमादु नेवे विसमादु दूरि । विसमाद देखे हाजरा हर्जूर ॥
देखि विदाण रहिका विसमादु । नानक बुक्कण प्रे मागि । ११॥६॥
उपर्युक्त 'विस्माद-श्रवस्था' 'नाम-जप' का ही परिणाम है । इस विस्माद अवस्था के सीकर मात्र में वह आनन्द है, जिससे मन परम आहादित होकर श्रामनी चंचलता को त्याग देता है।

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रासा की वार, महला १, एछ ४६३-४६४

## सहायक ग्रंथों की सूची

## ENGLISH

| Adi Grantha: | Ernest | Trumpp | (Wm. | H. | Allen | and | Co |
|--------------|--------|--------|------|----|-------|-----|----|
|              |        |        |      |    | Lond  |     |    |

A History of the Punjabi Literature: Mohan Singh. (University of the Punjab, Lahore, I Edition, 1932).

A Short History of the Sikhs: Teja Singh and Genda Singh. (Orient Longmans Ltd., Bombay, Calcutta and Madras, I Edition, 1950)

East and West: S. Radhakrishnan (George Allen and Unwin Ltd.) London, 1933).

Encyclopaedia of Religion: Edited by James Hastings Vol VI, (God in Hinduism by A. S. Gedan) (Edinburgh, 1913).

Essays in Sikhism: Teja Singh. (Sikh University Press, Lahore, 1944).

Evolution of the Khalsa, Vol I: Indubhushan Banerjee, Ist. Edition, (University of Calcutta, 1936).

Gorakhnath and Medieval Hindu Mysticism: Mohan Singh. (Published by Dr. Mohan Singh, Oriental College, Lahore, I Edition, 1936).

History of the Sikhs: J. D. Cunningham (New and Revised Edition) (Oxford University Press, 1918).

Indian Philosophy: S. Radha Krishnan, (George Allen and Unwin Ltd., London, Indian Edition, 1941).

J. R. A. S. Part XVIII : Calcutta (Fredrick Pincott)

Life of Guru Nanak Deva: Kartar Singh, (Sikh Publishing House, Amritsar, I Edition, 1937).

Philosophy of S khism: Sher Singh, (Sikh University Press, Lahore, I Edition, 1944).

The Hindu View of Life: S. Radha Krishnan, (George Allen and Unwin Ltd., London, 1937).

The Philosophy of Yogavashistha: B. L. Atreya (Theosophical Publishing House, Madras, 1937). The Religion of the Sikhs: Dorothy Field. (Wisdom of the East Series, London, 1944).

The Quran: Mirza Abul Fazl. (G. A. Ashghar, and Co., Allahabad 1912).

The Sikh Religion (In Six Vols.): M. A. Macauliffe (At the Clarendon Press, 1909)

Transformation of Sikhism: Gokul Chand Narang (New Book Society, III Edition, 1946).

Vaishnavism, Shaivism and Minor Religious Systems: R. G. Bhandarkar. (Bhandarkar, Oriental Research, Institute; 1929)

## पंजाबी

कुक्त होर घारमिक लेख: साहित सिंह (लाहीर बुक शाप, प्रथम संस्करण, ११४२ ई०)

गुरमति अधिक्रातम करम फिलासकी : रखधीर सिंह (ज्ञानी, नाइरसिंह, गुजरांवाला, अमृतसर प्रथम संस्करण, १६५१ ई॰)

गुरमित दर्शन : शेरसिंह, (शिरामिण गुषद्वारा प्रवन्त्रक कमेटी, अमृतसर, प्रयम संस्करण, १९५१ हैं.)

गुरमति निरण्य : जोधसिंह (मेसर्स अतरचन्द कपूर एयड संस, अनारकली, लाहीर, अटा संस्करण, १६४५ ई॰)

गुरमति प्रकाश : साहिब सिंह (लाहौर बुक शाप, छुठा संस्करण, १६४५ ई०) गुरमति प्रभाकर : कान्ह सिंह (श्री गुरमत पेस, अमृतसर, तीसरा संस्करण, १६२८-२६)

सुरमति फिलासकी : प्रतापसिंह, (सिक्ख पन्लिशिंग हाउस, श्रमृतसर, दूसरा संस्करण, १९४७ ई०)

गुरवाणी विश्वाकरण : साहित सिंह (प्रकाशक प्रोफेसर साहित सिंह, खालसा कालेल, श्रमुतसर, प्रथम संस्करण, १९२९ ई॰)

दस बारां सरीक: साहिब सिंह (लाहीर बुक्त शाप, प्रथम संस्करण,

पंजाबी भाखा विगिन्नान अते गुरमति गिमान : मोइन सिंह (कस्त्री लाल एखड संस, बाजार माई सेवो, अमृतसर, प्रथम संस्करण, १६५२)

पुरातन जनम साखी : बीर सिंह (ग्रमृतसर, १६३१ ई०)

भद्दा दे सबैये : साहित्र सिंह, (लाहौर बुक शाप, तीसरा संस्करण,

वारां : भाई गुरदास जी (शिरोमिश गुरद्रारा, प्रवन्थक कमेटी, अमृतसर प्रथम संस्करण, १९५२ ई०)

श्री गुरु ग्रंथ साहित : (नागरी लिपि में) (शिरोमिश गुरदार। प्रवन्धक कमेटी, अमृतसर, १६५१ ई०)

मुखमनी साहिब सटीक : लाहिब सिह (लाहीर बुक शाप, दितीय संस्करण,

संस्कृत

उपनिषद् : ईशायरटोत्तशतोपनिषदः (निर्णय सागर प्रेंस, वस्वर्द, तृतीय संस्करण, १९२५ ई०)

(ईशावास्य, केन, कठ, मुगडक, मागडूक्य, तैत्तिरीय, छान्दोग्य, वृहदारस्थक, श्वेताश्वतर, मैत्रायसी, सुकाल)

मुखेद संहिता : (प्रकाशक पं॰ गीरीनाथ मा, व्याकरणतीथे, संचालक, वैदिक पुस्तकमाला, कृष्णागढ़, सुल्तानगंज, भागलपुर,

प्रथम संस्करण, सं० १६८८-१६६३ वि०)

कुमार संमव : कालिदास (श्री बेंक्टेरवर प्रेस, बम्बई, सं० १६६६ वि०) पंचदशी : विद्यारस्य स्वामी (लेमराज श्रीकृष्णदास, बम्बई, सं० १६६६ वि०) पातंजल योग-दशनम् : पतंजलि (लखनक विश्वविद्यालय, लखनक) ब्रह्मसूत्र : ब्यास (निर्णय सागर प्रेस, बम्बई, सन् १६१५ ई०)

मिक्सूत्र : नारद (गीताप्रेस, गोम्खपुर, तृतीय संस्करण सं० १६६४ वि०) मानुस्मृति : मनु (टीकाकार, जनादन का) दिन्दी पुस्तक एजेंसी, २०३ इरिशन रोड, कलकत्ता, छठा संस्करण, सं० १६६३ वि०)

महाभारत : (शान्ति पर्य) (सनातन धर्म प्रेस, मुरादाबाद, १६२४ ई०) शिव-संहिता : (लक्ष्मी वेंकटेश्चर मुद्रणालय, कल्पाण, वम्बई, सं० १६५२ वि०)

भीमद्भगवद्गीता : शांकर भाष्य (गीताप्रेस, गोगखपुर, सं० २००८ वि०) भीमद्भागवतमहापुरासम् : व्यास (गीताप्रेस, गोरखपुर, सं० १६६८ वि०) संख्य-दर्शन : कविल (लक्ष्मी वेंकटेशवर प्रेस, कल्यास, वम्बई सं० १६८० वि०) सीन्दर्य-लड्री : शंकराचार्य (हितचिन्तक यंत्रालय, रामघाट, काशी १६१० ई०)

हिन्दी

उत्तरो भारत की संत-परम्परा : परशुराम चतुर्वेदी (भारती भगदार, लीडर प्रेस, प्रयाग, प्रथम संस्करण, सं॰ २००८ वि०

उमेश मिश्र का भाषण : ३६ वें हिन्दी साहित्य सम्मेलन के अवसर पर दिया गया भाषण, सं० २००५ वि०)

कबीर : इजारी प्रसाद द्विवेदी (हिन्दी ग्रंथ रत्नाकर, कार्यालय, बम्बई, प्रथम संस्करण, १६४२ ई०।)

कबीर का रहस्यवाद : रामकुमार वर्मा, साहित्य-भवन प्रा॰ लिमिटेड, इलाहाबाद, चतुर्थ संस्करण, १६४१ ई॰)

क्दीर-मंथावली: सम्पादक श्यामसुन्दर दास, (इंग्डियन प्रेस लिमिटेड, प्रयाग, १६२८ ई०)

कदीर-वचनावली: सम्पादक श्रयोष्यासिंह उपाच्याय (नागरी प्रचारिश्वी सभा, काशी, छठा संस्करण, सं० १६८२ वि•)

क्बीर साहित्य की परख : परशुराम चतुर्वेदा, भारती भगडार, इलाहानाद । कुरान श्रीर धार्मिक मतभेद : मून लेखक—मीलाना श्रवुल कलाम श्राकाद, श्रवुवादक—सैरयद जहकल हुसेन हाशिमी, (तर्जमानुल कुरान,

कार्यालय दरियागंज, दिल्ली, प्रथम संस्करण, १६३३ दे०)

गीता-रहस्य अथवा कर्मयोग-शास्त्र : बाल गंगाधर तिलक, (अनुवादक माधव राव सप्रे)

। पकाशक - तिलक बन्धु, शिमला दाउस, मैथ्यू रोड, चौपाटी,

बम्बई ४, छुठा संस्करण, १६५८ ६०)

गोरखबानो : सम्पादक पीताम्बर दत्त बढ़ध्वाल (हिन्दी साहित्य सम्मेलन, प्रयाग ) द्वितीय संस्करना, सं० २००३ वि०)

जायसी ग्रंबावली : रामचन्द्र ग्रुक्ल (नागरी प्रचारिया सभा, काशी, पंचम संस्करण २००८ वि०)

तसस्तुफ श्रयवा सूफीमत : चन्द्रवली पागडेव, (सरस्वती मन्द्रर बनारस, द्वितीय संस्करण, १६४८ दं॰)

तुलसी-दर्शन : बलदेव प्रसाद मिश्र, (द्वितीय साहित्य सम्मेलन, प्रयागः

पंचम संस्करण, २००५ वि०)

नाय सम्प्रदाय : हजारी प्रसाद द्विवेदी (हिन्दुस्तानी एकेडमी उत्तर प्रदेश,

इलाहाबाद, प्रथम संस्करण, १६५० ई०)

भारतीय दर्शन : बलदेव उपाध्याय, (प्रकाशक पं॰ गौरी शंकर उपाध्याय, जतवर, बनारस, प्रथम संचरस, १६४२ ई॰)

भारतीय-दर्शन: सतीशचनद्र चट्टोपाध्याय पुस्तक भार श्रीर प्रथम संस्कः

मध्यकालीन प्रेम-साधना : परशुराम चतुर्वेदी (साहित्य भवन प्रा० लिमिटेड, इलाहाबाद द्वितीय-संस्करस, १९५७ ई०)

मोरांबाई की पदावली : परशुराम चतुर्वेदी, हिन्दी साहित्य सम्मेलन, प्रयाग रामचरितमानस (बालकारड) : तुलसीदास (गीताप्रेस, गोरखपुर, बीसवाँ संस्करण, सं० २००६ वि०)

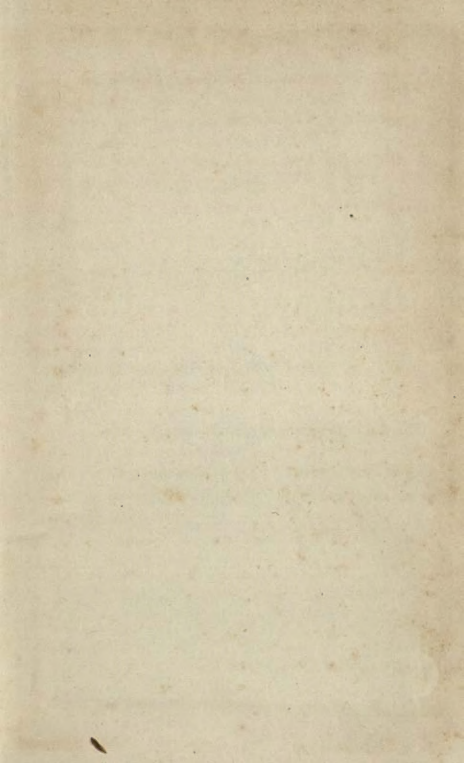
विचार सागर : निश्चलदास—(मनोरंजन छापाखाना,वम्बई,सन्१६१७ई०) संस्कृति-संगम : चितिमोइन सेन (साहित्य-भवन प्रा० लिमिटेड, इलाहाबाद, तृतीय संस्कृरण, १९५७ ई०)

मुन्दर-दश्रम : त्रिलोकीनारायण दीचित (किताव महल, जीरोरोड, इलाहाब, प्रथम संस्करण, १९५३ है०

मुन्दर-विलास : मुन्दरदास, (खेमराज श्री कृष्णदास, वम्बई, सं० १६६७ वि०) सूफी काव्य-संप्रद : परशुराम चतुर्वेदी (हिन्दी साहित्य सम्मेलन, प्रयाग, प्रथम संस्करण, १६५८ ई०)

हिन्दी काव्य में निर्मुण सम्प्रदाय: पीताम्बर दत्त बहण्वाल अनुवादक: परशुराम चतुर्वेदी (अवध पिलिशिंग हाउस,लखनऊ, प्रथम संस्करण) हिन्दी साहित्य का आलोचनात्मक हतिहास : रामकुमार वर्मी (रामनारायण लाल कटरा, इलाहाबाद, संशोधित और परिविद्धत संस्करण) हिन्दी साहित्य का हतिहास: रामचन्द्र शुक्ल, (नागरी प्रचारिणी समा, काशी, संशोधित और परिविद्धत संस्करण, १९६७ वि.)

हिन्दी साहित्य की भूमिका: हजारी प्रसाद द्विवेदी (हिन्दी ग्रंथ रत्नाकर कार्यालय, वस्वई, चौथा संस्करण, १६५० ई०





catagalo

Central Archaeological Library, NEW DELHI.

Call No. 294.553 Mis.

Author- 28398

Title\_9/1/1/1/1/2/214

Borrower No. | Date of Issue | Date of Return

"A book that is shut is but a block"

ARCHAEOLOGICAL

GOVT. OF INDIA

Department of Archaeology

NEW DELHI.

Please help us to keep the book clean and moving.

S. B., 148. N. DELHI.